### PRIME PHILOSOPHIAL

five

# Metaphyficarum Libri Sax.

Austore

Editio postrema priore correctior.



CANTABRIGIOE,

Ex officina Rogeri Danielis, almz Academiz Typographi, 1649. Hev. 6. J. P. Bancroft. Rec'd Apr. 13, 1880. 29,498

R

ne q ortu

tis e ta fi tafi roti

ipic ato , m

itio idei idei

gis



## Illustribus & Prapotentibus RDINIBUS HOLLANDIA

WESTFRISISE.

FFERO primæ Philosophiæ In-Ritutiones, opusculum si molem spectetis, pauculis comprehensum præceptis; fin ulum & fructum. mmensum, & per omnes scientias diffusum; ne quo, quisquis serio Philosophari cupit, et ortunam invocandam, sapientes uno ore prounciant. Cum vero animadverterem, ab aliis hilosophiæ partibus, juventutem vestram, tis effe inftructam, desiderari tamen eam, a supremum fastigium, sapientiz humanz, afi imponeretur : authoritate Hugonis rotii, viri incomparabilis inductus, hanc am videris, conscripsi, cámque sub vestris spiciis prodire, non invitus volui. Quod to libentius feci, quanto magis hac necessa-, minusque cognita ils, qui maxime eam inligere debebant. De cujus dignitate inde hitare potest, quod hac sola veram Dei coitionem tradat, ejúlque naturam ( quantum idem hominibus licet ) incertum subtiliter gis an accurate, explicer. Si enim anima ique vires, tanti apud nos fint, ut rapiamur

ad cognitionem corum librorum, quos stupen ut il da cruditione refertos, Philosophus nobis reli quoi quit, quanto magis hic incumbendum, ut in re erum fontem, & originem, Deum ipsum (qualibilità proponitur cognoscendus) inquiramus, in co il ventum vero suspiciamus & amemus. De quantità vel paucula scivisse, res quidem mules e con costi vel paucula scivisse, res quidem multo & pr. 05 b frantior, & nobilior est, quam alia, quantun Pace vis infinita exacte intellexisse. Non alit mpi quam exiguum auri frustum, multis alioru melis metallorum ponderibus, anteferendum videtu madr Accedit porro, quod cum Physica, & Math iberi matica, partes quasidam Emis sibi deposcan tubig nobilissimamque vestem in partes quasi con Philoserpant: Sapientia tamen, totum illud jure si pient vindicet, alialq; scientias, triumphabunda qua sibi subjiciat. Et sane si is demum scire cr dendus, qui prima principia & aliorum caus animo complexus sit; quis audebit hoc vend care, qui huc non affeenderit? Unde mira controversias, hoc præsidio destitutus, non d co profiteri, sed vel serio attingere : doctri enim cœlitus delapfa, non minyainnititur pi mæ Philosophiæ, quam vasta moles solid fundamento. Et profecto quemadmodum conflitutionem domus, parietes & reliqua qu bus fundatur, mire quasi conspirant; ita eam adificationem, que non in sensum, animum incurrit, quamque non manibus mente molimur, foedere quasi juncto, divi & humana sapientia concurrunt; ita tam

tupes et illi in hanc sit imperium. Facessent ergo is reli quorundam ineptissima decreta, hot tantum in re erumnose ingeminantium, quod hic verum est, a (qualibi tamen salsum esse, ignem in Batavis caleus, in te, in Morinis frigere, Christianorum ArithDe qui meticam aliam esse ab Behnicorum: apud ilto pre los bis duo esse quatuor, apud hos non item.
Facessant, inquam, hac non minus inepta quam
alit mpia, qua non sine magna in Deum contulioru melia cogitari possunt. Agite ergo P. P. queidetu madmodum provinciis subjectas à tyrannide
Math iberastis, ita animos à perículosa ignorantiae
oscan chiestas, ita animos à perículosa ignorantiae
is cos Philosophia, imprimis autem illius oculo, Saure si identia, suus honos & dignitas asserantur.

Salvete. Lugd. Bata. V. Kal. Quintile.
Anno 1616.

qual

re cr

vend mira ologi on d Arii

ur pi folid om a iz qu ita a m, f ous f divi V. Amp. addictiff. cliens

A

Ad

### Ad Clarissimum Virum

p

descent

po

cfl

tai

181

m

pu

Vi

tu

ter

cum Metaphysicz compendium publicaret.

Oli modo Naturæ spatium dimissus in amplum

Hanc dederas spatio sed breviori capi;
Nunc super ingeniu slammantia mænia mundi,
Vastaque Naturæ corpora raptus abis.
Ignea vis animi major se a tollit in annos,
Nec desiderii stas satur ipse tui.
Fastiditur hamus, nec tantis sufficit ansis;
Et novus in Superum quesitur arce labor.

Es novus in Superum quaritur arce labor. Angelicos regina choros Sapiennia pandit,

Es cali tacitas diva recludit opes,

Pulchra Boni facies,& sponte adamabile Verk Candaque que crassa nomina mole carens, Mic referant obscura suos te Vindice sensus,

Fixes alind, quod fam mens meditetur, habe Umus adhuc toto restabat in orbe Creator,

Et tua quod caperet pagina, Numen erat. Scribitur ecce Deus, sed non nist nome & umbra Discitur, at quid sit nescia terra stupet.

Qualis ad illustrem sacutit nostua Phabum, Qualis ad illustrem sacutit nostua Phabum, Quemquavide Manual appeagra dien

Omnia vestigas mortali pervia cura, Atque aliqua saltem qua datur ire ruis; In tua dum Jacchae redis primordia, quí que Principium est Sophia, sit quoque meta tua.

C. Barlaus.

## PITAONIUS ABBITER Salyr.

nplum

oi; undi,

15,

bor.

Verk

ens, lus, babe

at.

um,

jue tuæ.

æus.

uod si paterentur laborum gradus fieri, ut studiosi juvenes kaione levera mitigarentur, ut fapientiæ preceptis animos componerent, ut verba atroci stylo effoderent, ut quod vellent imitari, diu audirent, sibi nihil esset magnifică quod pueris placeret: jam illa grandis oratio haberet majestatis suæ pondus. Nunc pueri in scholis ludunt, juvenes videntur in foro, & quod utroq; turpius eft, quod quisquis puer perperam discit, in senectute confiteri pen vult.

A 4 SE-

## S E N E C A

UANTUM inter Philo-Ophiam interest, Lucil virorum optime, & ceteres artes: tantum inseresse existime in tosa Philosophia, inter illam partem qua ad homines, & bane que'ad Dees spectat. Altior est bac & animosi. or: multum permist sibi: non fuit oculis contenta. Majus esc quiddam suspicata est, ac pulchrius qued extra conspectum natura posuisset. Denique tantum interest, quantum inter Deum & hominem. Altera docet quid in terris agendum sit: altera quid againr in cælo. Alsera errores discuit, & lumen admovet, que discernantur ambigua vita: altera multo hanc Supracaliginem in qua volutamur excedit, & tenebris ereptos, illo perducit unde Lucet.

jeć

qui A

ent

Entur

no

ap tel

Di



bilo.

· 60.

175

10/0-

tho.

Spe-

nosi.

non

ius

tura

ser-

met-

7725

er in

ntur

JANG

mur

ille

### METAPYSICARUM Liber Primus,

Metaphysica Constitutione.

Caput I.
De Objecto.

Hilosophus lib. 1. Post. c. 10. cont. 76. in omni scientia tria considerat: Subjectum, Principia fen Caufas, postremo Affectiones, que de subielo demonstrandæ veniunt per causas, quæ quidem tria hic nobis consideranda ocurrunt. Ac primo quidem Metaphyficz ( qua & Sapientia, & Philosophia Prima, & Theologia Naturalis dicitur ) Subjectum adaquatum ek tum : nam fubjectum præftantiffimum, feu nobilissima pars subjecti eft Deus. Ens reale appello quod in natura aut est, aut existere poteft: nam entia Rationis, ut Genus, Species, &c. nec funt in natura, nec elle poffunt ; fed confinguntur ab intellectu, ut poitea constabit. Dico qua Ens, ut oftendam rationem sub qua H2:

E

R

re

1

ret

M

in

P

M

qu

ab

TC

tia

V

ta

te

po

CC

75

ri

u

91

fe

te

CI

Б

f

rractatur Ens, effe comunem homini, Deo lub-Stantiz, accidenti. Ens boc modo explicatum, esse subjectum, inde constat ; nam ei primo conveniunt prima, & maxime generales affe-Ciones seu proprietates que demonftrantur, ut Unum, Verum, Bonum : quæ Deo, aut sub-Rantiz non conveniunt primo : fed enti ut ens est. Tum Ens commune Deo & Creaturis potest cognosci naturali lumine, possuntque de co affectiones demonstrati, que illi per se conveniunt : at hujulmodi cognitio ad nullam aliam scientiam pertinere porest. Aliz siquidem scientiz agunt de ente ad certum genus contra-Ro, ut Physica de corpore mobili; Mathema. tica de quantitate. Vide Philosoph. 4. Metaphys. cap. 1. Et quia in omni objecto sunt duze quafi partes, quarum altera eft Res confiderata, altera Modus confiderandi : illa habet ratio. nem materiz, hæc formæ : utraque pars hic examinanda venit.

Res considerata est Ens, hoc est nec substannia, nec accidens, nec creatura, nec creator : sed
id in quo ista conveniunt. Convenit enim
substantia cum accidente in ratione entis; creator cum creatura in ratione entis. Dico enim
Deus est ens, creatura est ens. Verum quia
modus considerandi rem consideratam limitat
at determinat; dico qua Ens. Hoc vero, qua
ens, est formalis ratio considerandi hoc subjestum. Physica enim considerat ens, sed non
qua ens: Mathematica etiam considerat ens,
sed non qua ens. At Metaphysica considerat
Ens

Ens qua Ens. Quod vel ex abstractione (abstractionem sequitur modus sub quo scientia res subjectas attingit: quem modum S C 1 B I-

LITATIM Vocant ) patere poteft.

Jub-

atum,

primo

s affe-

intur,

t fub-

ut ens

aturis

ue de

con-

n ali-

idem

ntra-

ema.

icta-

duæ

lera-

atio.

s bic

tan-

: fed

enim

crea-

enim

quia

nitat

qua

bje-

Bon

ens,

iorat

Ens

Abstractio enim Metaphysica est secundum rem & rationem ab omni materia: hoc est, Meraphylica confiderat ea quæ materiam non includunt, ut Deum, intelligentias, &c. At Physica considerat materiam sensibilem : sicut Mathematica materiam intelligibilem, id eft quantitatem à materia subjecta sola cogitatione abstractam. Licet ergo substantig ratio fit in re materiali (nam & elementum eft fubftantia) immo attributa illa communia, Unum, Verum, Bonum, fint in rebus corporeis : quià tamen hæc in suo conceptu non includunt materiam, immo subsistere possunt in rebus in cor. poreis, (etiamfi enim nulla effet subftantia corporea , tamen substantiz feparatæ effent verz, bonz, &c. ) ideo Metaphysica à materia abitrahere dicitur. Arque hinc constat, Deum non elle adæquatum subjectum. Quanquam enim fit ens longe nobilissimum & perfectissimum, non cognoscitur à nobis prout in Reft, sed quantum à creaturis manifestari potest naturali lumine intellectus humani. Ratio enim sub qua attingitur & consideratur à nobis Deus, lemper est communis aliis repus creatis.

Nec etiam subjectum adzquatum est substantia immaterialis, id est Deus & Intelligensiz. Nam quanquam occasio constituendi Me-

taphylicam

taphylicam, eámque à Phylica distinguendi sis substantia immaterialis, ea tamen non est adaquatum subjectum. Nam in ipsa substantia immateriali considerari possum rationes & conceptus communes ei & rebus aliis, quæ ad aliam scientiam pertinere non possum quam hance

t

•

r

d

C

r

Multo minus erit ens abstractissime sumptum, hoc est ens tam per se, quam per accidens, tam reale, quam rationis. Nam ens per accidens non-est scibile, ut docet. Philosoph. lib. 6. Metaph. c. 2. Nec enim hujusmodi ens est quid unum, sed aggregatum ex multis, proinde non potest habere definitionem propriam, aut proprietates. Ens autem rationis non est proprie ens: proinde nec scibile per se. Quomodo vero à Metaphysico consideretur, suo loco dicemus.

## Caput I f. Metaphysica limites.

Ulanquam Metaphysica consideret Ens qua ens, non tamen descendit ad particularem cognitionem omnium entium: aliqui aliz scientiz supervacanez essent. Proinde eleganter Philosophus. I. Metaphys. cap. 2. in hausare particular and the second and s

descendit. Proinde observandum, Ens duobus modis considerari posse, tum ut rotum a Quales

tum ut potentiale.

ndi fit

ft ad-

antia

es &

næ ad

quam

fum-

acci-

13 per

loph.

li ens

pro-

iam,

n est

Quo-

o lo-

gua

cula-

oqui

e ele-

-

AISEL

acci.

entis

ndit.

Priori modo consideratur homo in ordine ad animam & corpus, ex quibus a&u constat. Posteriori vero consideratur homo in ordine ad Petrum, Paulum: quos continet quidem, non tamen a&u sed tantum potentia. Quando ergo dicinus Ens considerari hic inquantum Ens, non intelligimus ens omnino ab inferioribus præcisum: sed prout inferiora includit. Quod quomodo accipiendum sit jam dicam.

Metaphylica fi confideraret particulares rationes entium indifferenter , jam fola effet fcientia. Considerat ergo eas solum que sub propria abstractione cominentur : abstractio enim hæc constituit objectum scibile. Cum itaque scientia non transgrediatur limites objecti formalis, omnes ex particulares rationes entium considerabuntur à Metaphysico, quæ sub prædicta abstractione continentur : relique omnes ad Physicam vel Mathematicam amandantur. Sed age in gratiam juventutis noftræ fingillatim eas excutiamus. Ac primo quidem sub ratione entis considerat substantiam & accidens. Hæc enim abstrahunt à materia secundum effe. Licet vero infint etiam materialibus, tamen quemadmodum monui, non solum dicuntur abstrahere à materia secundum effe, illæ rationes entium quæ nunquam funt in materia, sed etiam illæ quæ posiunt esse in rebus sine materia': sufficit enim hoe ut materiam non requirant.

requirant. Idem dicendum est de omnibus rationibus communibus, quæ sub ente, substantia & accidente ita abstrahi possunt, ut sint in rebus sine materia: ut ratio entis creati & increati, siniti & infiniti, accidentis absoluti & respectivi,&c.

Que vero non inveniuntur nisi in rebus immaterialibus, ea particulariter hic tractantur ( hæc enim sub abstractione propriissime continentur) ut ratio substantie immaterialis,

Spiritus, &c.

Tum communis ratio causa & effectus, maxime autem finis & efficientis hic confiderantur, quia in suo conceptu non involvit materiam. Difficultas tamen est de Anima separata, quam quidam ad Metaphysicam pertinere aiunt : sed non ita eft. Animæ enim consideratio tota est Physica. Nam licet sine corpore subsistere possit, respicit tamen ipsum corpus ut forma materiam. Quare cum eodem pertineat consideratio totius, & partis, ergo cum Thyfica hominem contempletur, animam etiam ( quocunque modo sese Sabeat ) contemplabitur. Porro vide nè, quorundam more, quatuor aut quinque constituas Metaphysicas. Unam de Transcendentibus, aliam de Categoriis, tertiam de Deo, &c. Eft enim una scientia quæ ista omnia contemplatur, à quacunque disciplina tractatur scientiz genus, ab eadem tractantur omnia quæ cadunt sub eam rationem formalem, sub qua illud in ea scientia consideratur. Cum ergo ens qua ens, quatenus in suo conceptu: ter da co

co (ci

ab

du fci efl

ta

refu

je

en na en pe

hi

sra.

an-

it in

in-

i &

imntur

on-

lis,

ma-

an-

eriata,

ai-

D'IO

pus

rti-

um

am.

bi -

uor

am

ter-

uæ

pli-

an-

or-

272-

**fuo** 

ptu

conceptu nullam materiam includit, postulet scientiam superiorem Physica & Mathematica, ab eadem tractabuntur alia quæ sine materia concipiuntur, sive sint omnino separata à materia ut Deus, intelligentia; sive in quibusdam sint, in quibusdam sint qu

Multo vero minus affirmabis cum Mirandulano lib. 13. de everfio. fing. sect. 6. 7. alias scientias, ut puta Physicam & Mathematicam esse partes Metaphysica. Quomodo enim res tam diversas postulantes abstractiones, ad unam scientiam revocabuntur?

### Caput III.

Quomodo se habeat Metaphysica ad alias scientias.

SEd quomodo Meraphysica ad alias scientias sit assecta videamus. Ac primo quidem reliquæ scientiæ ei non subalternatur propria subalternatione. Germana subalternatio vult ut subjectum inserioris seu subalternatæ subjecto superioris addat modum accidentalem, seu disserentiam per accidens ( dependentia enim unius scientiæ ab alia pendet ex subordinatione objectorum) Per accidens dico, in esse entis, non vero in esse scibilis. Nam disserentia per se adjuncta generi quod dividit as contrabit, essici speciem: species vero idem est quod genus: idem enim est homo quod animal: hujusmodi

justnodi vero disterentia aliud scientiz subjestum constituere nequit. Compositum vero
per accidens non est idem quod altera pars: linea enim visualis non est idem quod linea, aut
quod visualis. Quod ita intelligendum est, ut
disterentia ista accidentalis sit alterius scientiz:
scut no visile ad Physicam pertinet, non vero
ad Geometriam, ad quam pertinet linea. Si
enim pertineret ad eandem scientiam, ad quam
spectat subjectum cui adjungitur, non constituet diversam scientiam, ut mobile adjunctum
corpori. Proinde cum nihil accidere possit enti,
accidens enim omne est ens; relinquitur alias
scientias non subalternari Metaphysicz subalternatione proprie dicta.

Secunda conditio in subalternatione requisisa, est ut principia inferioris scientiz à priori & oftenfive probentur in superiore scientia: Inferior enim, essentialiter pendet à superiore in esse scientiæ: ita ut perfecte scientia esse nequeat nisi superiori adjugatur. Principia etenim in scientia subalternata sunt conclusiones in subalternante. Quemadmodum ergo scientia pender ab habitu primorum principiorum, ita subalternata à subalternante. Verum aliæ sententiæ hoc modo à Metaphylica non pendent : habent enim fua principia immediata & indemonstrabilia, qua evidentiam, & certitudinem scientiz prabent. Quanquam non fit negandum alias omnes scientias huic subjici, verum non subalternari. Atque hine est quod dicatur demonstrare principia inferiorum scientiarum; non quidem

ofen-

poi

cla

hu

ria

pri

in

lo

ru

da

rat

tui

pa

ać

le

fer

cal

cip

ni

qu

na

ef

pr

ef

CO

m

cu

D

9

oftensive, à priori; sed indirecte & per impossibile. Non quasi principia per se non sint
clara, sunt enim ex terminis ipsis notașaut quasi
hujusmodi demonstratio sit simpliciter necessaria, sed quia magnam lucem asterat hujusmodi
principiis inferiorum scientiarum, si vocentur
in dubium à pertinacibus. Primz enim Philosophiz principia sunt manisestissima, quo-

rum opposita maxime absurda sunt.

bie-

vero

: li-

aut, ut

tiæ:

vero

. Si

fti-

um

nti,

lias

al-

iG-

8

ri-

ffe

ifi

tia

te.

itu

b-

4

ua.

12

it.

1-

ri.

30

m

.

Proinde ad alias scientias persecte acquirendas necessaria est Metaphysica propter considerationem istam communium principiorum: tum etiam propter varios entis modos quorum passim in inferioribus scientiis sit mentio; ut actis, potentia, contingentis, necessarii: Dialectica vero cum definiat, definitio vero sit essentia ratio; plane constat Metaphysicam eam valde illustrare. Quod non est ita accipiendum quasi Metaphysica docear aut definire aut dividere, sed quia quid essentia; quid existentia, quid distinctio sit, persecte declarat.

Scientia ista omnium est excellentissima quæ naturæ lumine haberi posliunt. Objectum enim est nobilissimum; non tantum in esse objecti, propter summam abstractionem, quantum in esse rei, hoc est propter nobilissimas res quas considerat, Deum, intelligentias, &c. nec tamen propterea consundenda est hæc scientia cum Theologia revelata, quæ contemplatur Deum sub revelatione sidei, hoc est altiori modo quam quo à nobis sieri potest naturaliter,

Nam

Nam Metaphylica procedit sub naturali lumine, quod nec eodeza modo, nec eadem certitudine objectum suum comprehendit. Hzc porro doctrina mere est speculativa (nec enim regulz agendi hic traduntur) cum illa alia sit aut mere practica, aut maxime practica; si modo vera narrant illi qui volunt Theologiam esse emi-

re

n

e

nenter Speculativam & Practicam.

Et hac de causa à Philosopho 1. Metaph. 1. Sapientia naturalis dicitur. Est enim sapientis circa omnia ( suo tamen modo ) versari : tum res difficillimas & à sensu maxime remotas contemplari, quantum quidem homini licet. Dico quantum licet. Nec enim est sapientis futura contingentia exacte explorare, aut stellarum numerum inire, hac enim superant hominem. Tum sapientis cognitio est certissima, maximéque apra ad docendum, causasque tradendas : Sapientia porro est maxime digna que propter se appetatur. Præest denique omnibus aliis scientiis : considerat enim primas rerum causas Efficientem & Finalem : & hac ratione dicitur imperare; non imperio practico sed speculativo. Quod ut intelligas, scito aliud este veritatis contemplationem, aliud vero ejusdem bonum usum, quatenus libera exerceri potest propter honestum finem cum debitis circum-Stantiis. Usus ergo ifte Metaphyaca, ficut & aliarum rerum ad imperium practicum leu prudentiam pertinet: at Metaphylica quia pura contemplatione primam causam efficientem & ultimum finem considerat, præcipere creditur : Caput verum ut dixi, speculative.

umi

titu-

orro

gulæ

mere

Vera

emi

1. I.

ntis

tum

otas

cet.

ntis

tel-

ho-

ma,

ra-

uz

bus

IM

one

pe-

ffe

em

ek

m-

80

u-

Ira

80

r:

ut

Caput IV. Definitur Metaph, sica.

V Erum cum in tribus versetur scientia omnis, subjecto nimirum, assectionibus, &
principiis: quæres quomodo hæc tria hic habeant locum? Si enim ens habeat assectiones
reales, continentur sub ente. Quicquid enim reale est sub ente continetur: si sub ente continetur, ergo assectio cum subjecto coincidet:
quod alienum videtur à natura scientiæ. Tum
principia non videntur hic assignari posse. Si
enim ens qua ens habet principia, omne ens
habebit: ac proinde cum Dominus Deus sit
ens, necessario habebit principium & causam,
quod alienum videtur.

Dico ego Ens habere affectiones, & quidem reales, verum ha ab ente realiter non distinguintur. Longe enim aliud est affectionem este realem, aliud realiter distingui: sicut divisibilitas est proprietas realis quantitatis, at vero ab ea realiter non distinguitur: bonum est entis affectio, at ab ente realiter non distinguitur. Alia est ratio unius. Unum enim significat negarionem, negatio non est Ens. Unum ergo assectio est, verum nec realis, nec positiva, de

quibus omni bus alias fusius.

Porro quod ad Entis principia attinet, sciendum duorum generum esse principia. Alia enim cognoscendi tantum sunt, ut impossibile est idem simul esse mon esse. Et hujusmodi principia hic maxime considerantur. Vide Aristot. 4. Metap. Alia essendi vel quasi es-

fendi :

fendi : hoc eft, quæ quafi funt proximæ caufæ aut rationes corum quorum dicuntur causa. Cum vero Philosophus definiat scientiam cognitionem rei per causam: hic nomine causa non est intelligenda semper causa in rigore sic dica, sed ratio aut conceptus aliquis prior, qui conclusionem infert. Alioqui in Mathematicis nulla effent demonstrationes (nec enim causa Efficiens aut Finalis proprie illic habent locum, aliz vero caufz non ingrediuntur demonstrationem.) Quapropter hujusmodi cau-12, id est rationes priores, hic maxime habent locum. Dico enim, quod est immensum, est ubique: Deus aurem est immensus ergo, &c. Hic immensitas en ratio ubiquitatis, éstque demonstratio à priori : ex eo enim quod prima causa sit immensa, concludimus esse ubique: hic immensitas eft quasi causa ubiquitatis. Et hujusmodi causa hic non desiderantur. Dico enim ens omne esse apperibile qua bonum &c. Attributa ergo entis non sunt conficta à ratione, sed revera illi in natura conveniunt : convenit enim enti quod fit unum, verum, &c. etiam fi nullus effet intellectus concipiens. Metaphysica enim quæ realis est scientia, non demonftrabit de subjecto ea quæ à ratione confinguntur.

Attributa itaque entis quanquam de formali dicant vel negationem, ut unum, vel denominationem fumptam ex habitudine ad aliquid extrinsecum, quomodo ens dicitur benum per habitudinem ad appetitum; explicant tamen

2 200

103

du

A

un

for

qu

tu

en

m

lic

lik

BU

m

u

€a

n

ut

ga

li

in

V.

21

ulæ

ufæ.

CO-

ulæ

e fic

qui

ticis

ula

lo-

de-

au-

ent

eft

&c.

de-

ma.

e:

Et

ico

ZC.

0-

n-

CC.

e-

le-

9-

ıli

1-

id

cr

sealem & politivam entis perfectionem, fecundum formalem entis rationem; quod docet Aristoteles 4. Metaph. cap. 1. Ens inquit & unum eandem dicunt naturam, non tamen idem formaliter fignificant. Unum enim de formali addit negationem, quam non dicit Ens, per quam nihil aliud explicatur quam ipla entis natura. Idem de Vero & Bono judicandum : nec enim formaliter, & in ording ad conceptionem nostram idem dicunt quod ens ; significant tamen ens sub quadam habitudine ad aliud, videlicet intellectum vel appetitum : quatenus fcilicet habet in se ens unde ametur aut cognoscatur. Nam quia ifta attributa non funt lynony-? ma ipfi enti ( nec enim idem fignificat ens quod unum aut bonum ) debent ergo aliquid significare ab ente distinaum. Hoc vero distinatum) non est aliqua entitas reaple diftincta ab ente, ut oftendimus : ergo reliquum est ut dicat negationem, aut denominationem extrinsecam. Hæc vero omnia eo tendunt, ut exactius intelligatur entis nutura. Res enim simplices prout in le sunt, perfectenon cognoscimus; ideo cas explicamus aut negationibus, aut comparamus eas cum rabus aliis ut distincte explicentur.

Attrib eta ista entis sunt tantum tria, unum, verum, bonum. Res vero & Aliquid nec inter se, nec ab ente distinguuntur. Res enim quo-cunque modo accipiatur, idem significat quod ens: Aliquid vero aut significat idem quod habens entiratem, & tum est sormalirer ens: aut ens distinctum ab alio: quasi dicas aliud

quid,

4×41

lum

ad p

dier

Phil

vera

Ha I

niun

niun

dem

nit c

rur c

anal

conc

ris,

lis n

cani

nudi

fub:

anin den

Gal

rati

Om

quid, & tum aut est unum, aut sequitur unitatem. Unum enim est indivisum à quolibet alto, hoc est ab alio distinctum. Harum passionum prima est Unum, est enim absolutum; reliquæ alio reseruntur, & Verum respicit intellectum, sicut Bonum appetitum. Sicut ergo intellectus prior est appetitu, ita & Verum antecedit Bonum.

Atque ex his facile constare potest de hujus scientiz causis: objectum enim seu materia circa quam,est ens qua ens : materia ex qua hic nulla est, est enim Metaphysica qualitas mentis. Jam vero accidentia non habent materiam ex qua : materia in qua est intelledus paffivus. Forma Metaphylicæ eft ipla Metaphylica : accidens omne sibi ipsi est forma. Causa efficiens funt varii actus (ex actibus generatur habitus) producentes in intellectu habitum iftum. Finis est veritatis contemplatio. Dico veritatis, non tamen omnis: sed entis ut ens est. Nam Phyfica & Mathematica veritatem contemplantur, verum fingulæ fuorum subjectorum veritates contemplantur; ita & Metaphysica confiderat Ens qua Ens eft. Eft itaque Metaphyfica scientia que ens qua ens ejusque affectiones contemplatur. Nec te moretur Lector quod antea vocaverim Sapientiam, nunc vero Scientiam. Nam (ut inquit Thomas 1.2.q. 57.art. 2.ad 1.) sapientia eft quadam scientia inquantum habet id quod estcommune omnibus scientiis, ut scilicet ex principiis conclusiones demonstret, fed quia habet aliquid proprium supra alias scientias, inquantum

t2-

bet Ni-

n:

ingo

ın-

ius

ria

hic

is.

CX

13.

ac-

ens

13)

nis

on

y-

ur,

tes

rat

ci-

n-

tea

m.

(.)

bet

cet

in

in-

4971

quantum scilicet de omnibus judicat & non solum quantum ad conclusiones, sed etiam quantum ad prima principia, ideo habet rationem perse-Hisris virtutis quam scientia. Hac ille saudus Philosophus.

### Caput V. De Entis Conceptu.

Ns itaque de quo agimus est que desentiam realem, hoc est nullo modo si & am, sedveram, & ad existendum aptam habet. Essensia rei est primum & intimum principium omnium actionum ac proprietatum que rei conveniunt, unde & natura dicitur: sin vero hac eadem definitione explicatur, quidditas dicitur.

Quia vero ens hoc modo explicatum convenit omni enti tam Deo quam creaturz, quzritur conveniatne univoce an zquivoce: an vero analogice, hoc est an audito hoc nomine ens, concipiamus aliquid commune Deo & creaturis, substantiz & accidenti, scut audito animalis nomine non concipitur à nobis homo nec canis, sed aliquid utrique commune; an vero audito ente immediate concipiamus Deum aut substantiam: sieut, quum dico sanum, intelligo animal, non autem urinam aut Medicinam. An demum ens mere zquivoce se habeat: quomodo Gallus de ave & homine zquivoce dicitur.

Nomen univocum est quod eadem omnine ratione sua fignificata significata ut vox homo comparatione verorum hominum. Omnes enim

dicuntur,

dicuntur, homines, quia sunt univoca, inter se unum habent communem conceptum objectionen vum in quo conveniunt: ut Petrus, Paulus in ratione hominis. At vero nomen aquivocum seu omn multiplex, est quod diversis rationibus seu desi-nali, nitionibus (ratio enim hoc loco est definitio) d'un significata significata: sta Gallus dicitur equivoce de ave, & de Franco : hoc est con. qui venientia horum duorum in nomine Galli est rina folius vocis, non vero conceptus aut definitio is, m nis. Atque hinc sit ut vox Gallus non sit simplex sed multiplex. Et enunciatio constans hujusmodi nomine non est una sed plures. Analogum nomen medium est inter aquivocum a univocum; hoc est ratio non est omnino eadem, nec tamen omnino diversa. Ut sanum respectu animalis a urina. Sanitas proprie inest animali non autem urina: a ramen inest animali non autem urinæ: & tamen num urina non fortuito aut æquivoce vocatur fa-bjec urina non fortuito aut æquivoce vocatur la ersim na, sed studio & de industria; quia sanitatem ersim defignat. inati

Quia vero analogorum usus est multiplex, im a ( analogorum nomine comprehendo ea omnia quæ recentiores Philosophi comprehendunt)
age juventutis notræ causa obiter corum gradus percurramus. Et primo quidem duplex es analogia (analogia enim fecundum in aqualitatem, ut vocat Cajetanus lib. de Analog. nomin. hic removenda est.) Attributionis, &
Proportionalitatis. Illa dicuntur analoga secundum attributionem, quorum nomen est
commune: ratio autem secundum illud nomen

menest eadem secundum terminum & diversa cundum habitudines ad illum. Ut sanum ommune nomen est medicinæ, urinæ, & aniali, & ratio omnium in quantum sunt sana, d unum, sanitatem scilicet, diversa scicit hatio) icitur constitudines. Si quis enim quærat quid est animal quantum sanum, subjectum sanitatis dicet: rinam vero in quantum sanam signum sanitatis, medicinam vero in quantum sanam causam initatis proferet. Hic ratio sani nec omnino se shumini, & diversitas habitudinum ad illum riminum. Hæc vero analogia quadruplex est cundum numerum causarum: ita tamen ut ausa exemplaris sit loco formæ, non forma roprie dicta. Contingit enim multa & ad num sinem, & ad unum exemplar, & ad unum sinem, & ad unum exemplar, & ad unum sinem, & ad unum exemplar, & ad unum ter se amen bjectum, secundum unam attributionem di-arsimode se habere: exempla sunt obvia. Et atem ac analoga attributionis sunt secundum denorecanaloga attributionis sunt secundum denoinationem extrinsecam tantum. Primum
im analogatum dictrit absolute tale propter
trinsecam formam: animal enim absolute
trinsecam dividi ur

dividitur in analogiam duorum ad tertium, and urinæ & medicinæ ad animal fanum: & i rum analogiam unius ad alterum, ut urinæ vel me n co dicinæ ad animal sanum. Et hujusmodi analogespe ga à logicis æquivoca appellantnr: ut in præpropi dicamentorum initio constat. (Aristotel. ver or in Metaph, vocat ad unum) Nec enim hom it, c pictus mere æquivoce dicitur homo, sed per a yron tributionem. Proinde veteres nunquam agno st everunt hanc Analogiæ speciem: verum pro troopprie dica analoga sunt secundum Proportion st according litatem. um

Analoga vero secundum proportionalitate nactidicuntur, quorum nomen commune est, & n su contio secundum illud nomen est similis secundum pecies proportionem. Ut videre attribuitur oculo situ: intellectui, hoc est, dicitur tum de visione co cus porali, tum de intellectuali: intellectio sic re oncer menti offert, sicut visio corpori. Videre en tivus

ans in

Hæc Analogia est duplex, Propria & Maitus taphorica. Metaphorica quidem, quando ne crior men illud commune absolute unam habet ruam. tionem formalem, quæ in uno analogatoru tiva s falvatur, de alio veto dicitur metaphorice. I ngulai ridere unam secundum se rationem dicit, nim iquid rum actum illum hominis: analogum tam is rati est vero risui & prato florenti, aut fortur is, &c blandienti: sic enim signisicamus hæc se hab laris. re quemadmodum homo ridens. Homo er ter Ph proprie ridere dicitur, pratum vero improp ptum & metaphorice. Propria Analogia est, quant in se nom

m, thomen illud commune in utroque analogato-& irum absque metaphora dicitur: ut principium el me n corde respectu animalis, & in fundamento analo espectu domus salvatur: fundamentum enim

n prz propriissime vocatur principium. l. ver Quia vero entis conceptus ista omnia suppohomait, cogimur ea in unum locum contrahere, ne per at yronis animus distrahatur. Quia vero duplex agno st conceptus, Formalis & Objectivus, de n pro troque seorsum agemus. Conceptus formalis strion st actus intelligendi, seu intellectio, seu verum mentis, quo intellectus repræsentat sibilitate nactu secundo rem quampiam seu singularem & nu communem. Dico in actu secundo: nam pecies repræsentat rem in actu primo seu ha-

culo è itu: exempli causa cum leonem concipio, ne co cus ille intellectus quo repræsentatur leo, est sic re onceptus formalis. At vero conceptus objee erativus est conceptus superioris objectum, termi-

ans intelligendi actum extriniece, ut leo co-& M nitus est conceptus objectivus: est enim po-don erior hic conceptus prioris quasi materia circa

bet n uam. Conceptus ergo formalis semper est poatoru tiva forma intellectui inhærens, estque res
ce. I ngularis: at vero objectivus non est semper
i iquid positivum, sed interdum est privatio aut
tam is rationis (concipimus enim cæcitatem, geortun is, &c.) interdum universalis, interdum sinte habilaris. De utroque isto conceptu quæstio est
ter Philosophos: hoc est, an Ens habeat conprop ptum vel formalem vel objectivum unum qui
quan in se præcisus & distinctus ab aliis concenom

nom

ptibus particularium entium. Putant en fen nonnulli ens non fignificare aliquid communation substantiæ & accidenti; sed immediate substantiam: quomodo sanum significat animalis sar orm tatem, non vero aliquid commune animali, u enti næ, medicinæ. Alioqui, inquiunt, ens effum

Jan

univocum, non vero analogum.

univocum, non vero analogum.

Dico itaque ens qua ens habere conception num formalem unum proprium sibi & adæquatu ectiv præcisum à conceptibus formalibus aliant tusi rerum. Hoc experientia docet : audito en tusi sed concipit aliquid substantiæ & accide ntis commune. Quomodo audito animalis nomi iate commune. Quomodo audito animalis nomi iate quid commune in quo utrumque convenit : cantidem modo audito entis nomine, nec conci am, se creaturam, sed aliquid utrique commune. Na fi ens non significat aliquid unum; aut sin eccste habet unum conceptum formalem, quot qui su sin se si num duos? num tres? Ergo con prus in se simplicissimus præcisus est à con pribus inferiorum entium: quomodo concep animalis præcisus est à conceptu hominis, nis. Nam quanquam à parte rei idem sit si stantia & ens, canis & ens: immo qui quam à parte rei ens in cane & leone disting tur; tamen intellectus concipit in cane vel a di ne id in quo cum omnibus aliis rebus con nita a di ne id in quo cum omnibus aliis rebus con nita a di ne id in quo cum omnibus aliis rebus con nita a di ne id in quo cum omnibus aliis rebus con nita a di ne id in quo cum omnibus aliis rebus con nita a di ne id in quo cum omnibus aliis rebus con nita a di ne id in quo cum omnibus aliis rebus con nita a di ne id in quo cum omnibus aliis rebus con nita a di ne id in quo cum omnibus aliis rebus con nita a di ne id in quo cum omnibus aliis rebus con nita a di ne id in quo cum omnibus aliis rebus con nita a di ne id in quo cum omnibus aliis rebus con nita a di ne id in quo cum omnibus aliis rebus con nita a di ne id in quo cum omnibus aliis rebus con nita a di ne id in quo cum omnibus aliis rebus con nita a di ne id in quo cum omnibus aliis rebus con nita a di ne id in quo cum omnibus aliis rebus con nita a di ne id in quo cum omnibus aliis rebus con nita a di ne id in quo cum omnibus aliis rebus con nita a di ne id in quo cum omnibus aliis rebus con nita a di ne id in quo cum omnibus aliis rebus con nita a di ne id in quo cum omnibus aliis rebus con nita a di ne id in q effend

on the chi fiendi: illæ ergo res, ut inter se similes sunt in communatione essendi, unica imagine repræsentantur substantiellectui; illa autem imago est conceptus dis sar ormalis præcisus à conceptu substantiæ, accinali, u entis, leonis, immo à conceptibus particularens es sum entium.

Jam si ens habet conceptum formalem neepti num, fatendum est & conceptum habere obquati estivum ei respondentem. Unitas enim concealiar tus formalis est ex unitate objecti, seu concettus objectivi. Meo enim judicio nihil absurtitate ius excogitari potest, quam dicere conceptui accide ntis non respondere aliquid unum, sed immeniate decem genera, aut disjunctum hoc subsectioniti. eantiam, nec accidens. Revera ens nec dicit subsenti: eantiam, nec accidens, nec Deum, nec creatuconci am, sed hac omnia per modum unius: quateum, us nimirum sunt inter se similia, convenime. Natque in essendo. Conceptus enim formalis ut si recesse est habeat aliquod adæquatum objecto qui suod non est aggregatio mera plurium natori quo minus omnia entia realia possint oncep ua inter se conveniunt; cum omnia habeant ua inter se conveniunt; cum omnia habeant in sit si quam convenientiam & similitudinem in ratori qui il unum convenientiam acconvenientiam en convenientiam en convenient Jam si ens habet conceptum formalem one essendi. Si enim non respondet enti aliisting uid unum communc, ergo cum dico Deus est
vel a
us, aut scientia est ens, non erit prædicatio deist con
the Deus est substantia, accidens, qualitas, &c.
rati
valitas est ens, hoc est substantia, accidens, ffen

x eff &c. Nam five dicas conceptum entis immedi mpe ate figuificare substantiam & accidens, five ge unde nera suprema quæ dividunt ens ; debet fieri au udin copulative aut disjunctive. Non illud, quia à par dicas Deus est ens, tum sensus esset, Deus est sub stantia & accidens. Scientia est ens, id est sei eft re entia est substantia & accidens, quod falsun ola r est. Sic dicas omnia contineri & includi dis aple junctive hoc modo: Scientia est ens, id e scientia est substantia vel accidens, est contracisus experientiam : immo inde sequitur univocati entis (ad quam declinandam omnia ista essu igas gia excogitata sunt) disjunctum enim hoc sub requi stantia vel aceidens, tam convenit accident quam substantia. Ad veritatem enim propo in h litionis disjunctivæ sufficit veritas alteriu conc partis. Ergo quando dico accidens est ens, ho Iden est, accidens est substantia vel accidens. Si ve cipit rum inquam hoc est, Ens sane erit univocum: tam enim accidens est accidens quam substantis fule substantia. Disjunctum enim illud tam ver enim cipic convenit accidenti ratione unius partis, quan Petr substantiæ respectu alterius: omitto reliqua interpretationes minus probabiles. Accedi quer tur a porro, quod sæpe concipimus rem aliquam sub ratione entis, dubitamus tamen utrum sit substantia vel accidens: ut in quantitate viden est, Signum ergo est in illo conceptu entis, na includi substantiam nec accidens.

Cum itaque omnia entia habeant aliquam fimilitudine inter se in ratione entis, ut canis & lupus, creatura & Deus in ratione entis : unde

fuffi

inte

ergo

vel:

ratio

ut fi

x effe creaturæ investigamus effe Dei; quid mmedi mpedit quo minus conceptus objectivus entis five go undetur in hujusmodi convenientia vel similifieri au udine, non autem in unitate numerali quæ sit

cum

anti

quam

iqua

cedit

n fub

Sub-

idere

nec

mcu

15 & nde

quia rudine, non Conceptus porro iste objectivus entis non est sei conceptus porro interobjectivus entis non falsur est reapse præcisus à membris dividentibus, sed di dis ola ratione; ut animalis conceptus non est redid apse ab homine & cane, sed sola ratione præcisus. Ita & catis non est reapse præcisus à substantia & accidente. Quod ut intelligas sector, seito abstractionem mentis non requirere rerum ipsarum distinctionem (abstractionem destinationem destinationem mentis non requirere rerum ipsarum distinctionem (abstractionem destinationem mentis non requirere rerum ipsarum distinctionem (abstractionem destinationem destinationem mentis non requirere rerum ipsarum distinctionem (abstractionem destinationem est sci here dicitur intellectus cum unum concipit,non propo concepto alio cui tamen adjungitur: ut cum in homine concipit naturam sensitivam, non lteriu s, ho concepta ratione, quæ tamen adjuncta est.) Idem in conceptu entis evenit. Cum ergo con-Si vecipitur Deus aut homo sub ratione entis, confuse admodum & imperfecte concipitur : nec enim concipitur id quod in reelt, (ut cum concipio Petrum sub ratione animalis, concipio Petrum confuse, non distincte ut Petrum.) Ad quem conceptum constituendum non requiritur aliqua ipsarum rerum distinatio inter se, sed sufficit ista convenientia & similitudo quam inter se habent omnes res in ratione entis. Vox ergo Ens non fignificat immediate substantiam vel accidens, aut alia genera secundum proprias rationes, verum conceptum objectivum entis ut sic, & ratione ejus genera in quibus existit.

### Caput VI. De Entis Analogia.

SEd videri potest alicui cum ens habeat u uum trinque conceptum unum, nihil impedir Su quominus univoce dicatur de substantia & ac-rimo cidente, quod negant veteres omnes. Et san er simo cidente, quod negant veteres omnes. Et san er simo cidente, quod negant veteres omnes. Et san er simo cidente, quod negant veteres omnes. Et san er simo cidente situationem sit inter univocationem Logicam & rope Metaphysicam, de qua alias. Et prosecto prins: usquam entis conceptus negem, admittere malo satio univocationem istam. Quia tamen genus univocationem istam. prius, alteri vero posterius: nec inest uni proprius, alteri vero posterius: nec inest uni proprer alterum, ut canis non est animal proprer
hominem; nec natura animalis prius est in ma d
homine quam leone, quæ omnia secus se habent
in ente respectu substantiæ & accidentis (ens
enim prius inest substantiæ quam accidenti, imnum
mo accidens est entis ens) ideo probabile judinon
con ens non dici univoce de inferioribus lien co, ens non dici univoce de inferioribus.

Multo minus dicetur æquivoce, adeo ut nihil non Et commune Deo & creatura, substantia, & accidenti præter nudam vocem entis : alioqui nihil de Deo ex creaturis demonstrari liceret : nec enim uti possemus nominibus communibus Deo & creaturis ad demonstrandum aliquid de Deo; quia solum nomen esset commune, hoc est medium esset zquivocum. Ergo quando dico Deum esse ens aut bonum, nihil de Deo conciperem aut intelligerem : frustra eti-

am

Canit

caret

prop dine

men

in pr

darie

nec rice

m pr Et pr

r cau

m probaretur Deum effe primam causam,&c. Et profecto cum Deus & creatura se habeant r causa & effectus, major est convenientia

ear usum in voce, ut constat.

pedin Superest ergo intercedere analogiam. Et & ac-rimo quidem non est analogia attributionis t sanc er imo quidem non est analogia attributionis
t sanc er formam extrinsecam eo modo quo uvina
m distrocatur sana & animal sanum. Nam accidens
m & ropriissime est ens, creatura propriissime est
o prins: nec enim accidens dicitur ens ob denomimalo sationem extrinsecam substantiæ, hoc est non
s unisicitur ens ob entitatem substantiæ, sed ob prosebus, oriam suam: quomodo urina dicitur sana, non
t uni i sanitate quam in se habet, sed à sanitate anipromalis quam significat.

opter Sed est quædam alia attribusio, quando forst in ma denominans intrinsece omnibus analogatis

ft in ma denominans intrinsece omnibus analogatis bent nest, cujus meminit Aristoteles. 1. Eth.cap.6.

ens vocatque do évos x mos év. Quomodo bonum dicirur de subjectis bonis: nam honores
judi- non dicuntur boni à bonitate extrinscea seu diena, sed à propria bonitate extrinteca seu diena, sed à propria bonitate sibi inhærente, non vero eo modo quo urina vocatur sana à sanitate animalis, non vero ab interna sua qua caret. Accidens ergo hoc modo dicetur ens à propria entitate, quæ tota consistit in habitudine ad substantiam. Magnum vero est discribuid men inter hæc duo genera attributionis. Nam in priori attributione, nomen attribuitur secundario attributo non proprie, sed metaphorice : nec enim proprie urina est sana, sed metaphorice tantum. At vero in posteriori est propria deno-

B 5

m

denominatio: nam creatura dicitur ens preprie ab intrinseca natura. Deinde in priori attributione secundarium analogatum ut tali nomine significatur, definitur per primum : enim quæris quid sit urina sana? responde fignificatricem effe sanitatis in animali. At vero in posteriori attributione non est necesse u posterius analogatum per prius definiatur; creatura enim in quantum ens, non definitu per Deum: deinde in priori non datur com. Met munis conceptus, at in posteriori datur, ut li

quet.

Quidam ergo graves viri volunt ens de Des & creatura, de substantia & accidente dici ho posteriori attributionis genere: creatura enin est ens per participationem istius entis, quo essentialiter est in Deo ut in universali fonte quaten is vel participat, vel imitatur effe Dei Idem de accidente respectu substantiæ judici um esto: adeo ut accidens non participet ra tionem entis, nisi cum subordinatione ad substantiam. Ego vero mallem istam analogian referre ad proportionalitatis analogiam, not metaphoricam illam (quomodo videre attri buitur oculo & menti ) sed propriam; quomo do principium dicitur de corde, & fundamente domus. Camelit sec qua creature deler de commune come natura variationet.

De Metaphys. divisions.

Ividitur Metaphysica commodissime is partem communem & propriam. Quo hund

non jus . dio affe cula mor effe non ria p

hun

nes VOC hab cauf cut fubf

fpeci ami nit : qui hun

hunc in modum intelligi debet : scientia hæc prenon tantum considerat ens in genere, sed ad eori atjus species descendit, quatenus permittit abstrali noctio ea de qua egimus. Nunc vero, generalis affectio generali subjecto attribui debet, partionde cularis vero particulari : ex legibus enim de-At vemonstrationis affectio omnis probanda est ineffe u effe subjecto primo , ut motus corpori : quod finitu non fiet nisi communia communiter, particular com ria particulariter tractentur. Ergo pars prima Metaphyficæ est quæ entis communes affectiout li nes tradit, ut unum, verum, &c. quo etiam ree Der vocatur causa, effectus, &c. quæ à nonnullis habetur affectio disjuncta (omne enim ens est ici ho enim causa aut effectus ) entis, subjecti videlicet. Siquo cut ergo affictionis est ineffe, ita subjecti est substerni & subjici hisce affectionibus.

n :

iatur

fonte

e Dei

udici

et ra

d fub

ogian

, non attri omo nente mode

ne in Quo

Pars vero altera est quæ determinatam entis speciem, ut Deum, intelligentiam, accidens, examinat : hæcque secunda primam illam supponit : utramque autem partem, freti auxilio ejus qui illuminat omnem hominem venientem in

hunc mundum, ordine persequemur.

INSTI-

## METAPYSICARUM

Liber Secundus.

Caput I.

De unitate transcendentali.

A w tempus eft subjecti hujus af fectiones examinare: & primo qui dem se offert disputatio de une Hæc enim entis affectio natura ordine videtur cæreras antecedere: dicitur enim de omnibus rebus absolute, cum verum & bo num dicantur comparate. Unum addit ent negationem divisionis in se per modum privationis: hoc eft, unum de formali dicit solam negationem. Dico de formali, hoc est unitatem effe indivisionem, non vero entitaté indivisam Hocauté propterea addo, quia nonnulli afferunt Unum formaliter in recto, fignificare ens indivisum : alii vero ens in recto, indivisionem vero in obliquo : alii ens indivisum quatenus indivifum, ita ut non excludatur ens. At vero ego puto unum formaliter fignificare solam indivisionem : ita tamen ut ens non significetur sed connotetur. Si unum adderet enti aliquid positivum formaliter ab ente distinctum, pum ens prædicaretur de uno quidditative & effentialirer. Illud enim unum effet ens ( quod non eft admittendum. ) ergo & unum. Illi ergo. addenda erit alia ratio positiva, per quam sit

una,

tm

fill

eni

cep

un

un

au

fit

no

ali

inc

&

ipl

gat

me

nit

per

le i

me

bet

eff

dis

ch

De De

mo

ima, arque adeo in infinitum procedetur; aut fistendum in aliqua ratione reali, quæ ita fit ens & una, ut esse fic unam, nihil superaddat enti: ergo cadem ratione sistendum erit in prima entis ratione.

Accedit huc, si mente præscindas ab ente modum illum positivum in reliquo entis conceptu, intelligitut quicquid necessarium est ad unitatem. Quod sane sussiciens est signum, unum nihil positivum vel sola ratione distintum, enti superaddere. Cum ergo unum nec sit quid positivum nec relatio rationis, nec denominatio extrinseca, superest ut sit negatio e aliud enim non superest.

us a

o qui

ung

atur

enin

& bo

riva-

olam

atem

ifam

erunt

indi-

n ve

in-

vero

in-

etur

quid

eum

en-

nor

rgo.

at

na,

Ens ergo esse unum nihil aliud est quam esse indivisum in se: hoc enim est uni intrinsecum & quali essentiale. Esse vero indivisum à se-ipso, secundarium est & posterius, & quæ negatio non sufficit enti ut set unum, cum siat per mentis reslexioné: à parte enim rei non convenit. Porro convenit tam enti per accidens quam per se: acervus enim lapidum non minus est à se indivisus quam homo aut angelus: & tamen acervus lapidum non est ens unum.

Præterea unum non dicit divisionem à quolibet alio, ut quidam volunt : volunt enim ens esse unum, innuere ens esse indivisum in se, & divisum à quolibet alio : hoc inquam posserius est extra naturam unius : per accidens enim ei convenit ex coexistentia plurium. Prosnde Deus ante molitionem mundi non erat hoc modo unus, cum nullæ tunc esse à quibus

divideretur.

divideretur. Si tamen plures res existant si-rdin mul (ut nunc sit) tum rem esse unam non vero tantum est esse in se indivisam, sed etiam à qua-

libet alia divisam.

Porro moveri non debes Lector, si dixiu num fignificare negationem per modum privationis, cum privatio fit negatio in subjecto apto nato, & tamen multæ res funt unæ quæ aptitudine ad divisionem carent, at Deus, Angelus. Hocinquam moyere te non debet : nec enim simpliciter est negatio ( negatio enim non folum tollit formam sed & ipsum subjectum : nec etiam simpliciter privatio ( quæ supponit semper in subjecto apritudinem, proinde male dicetur lapis cacus cum in lapide nulla sit ad visionem aptitudo ) sed secundum quid. Nam ficut privatio negat formam sed ponit subje-Aum, ut cæcitas : ita unum negat divisionem, verum ponit ens: proinde connotat subjectum, five fit divisionis capax five non: quomodo cacitas aufert facultatem videndi, verum ponit oculum. Unum hoc modo explicatum est unum per se: quod vero per accidens est, fecundum quid tantum est unum. Nam per se unum est unius essentiz, hoc est quod habet illa quæ ad integritatem talis naturæ in suo genere requiruntur : five illa effentia fit fimplex ut Angelus, sive composita ut homo : constat enim ex actu & potentia ejuldem prædicamenti, hoc est materia & forma inter se proportionatis. At vero album sicut est ens per accidens constans materia & forma diversorum ordinum a

vero

& m dicit mult iden tem fit fi

vilia gati illu affi

divi

CL re p n

ant fi rdinum: materia enim est substantia, albedo n non vero forma, accidens; ita est & per accidens à quaur aliqua latitudo, quedam enim aliis magis dixi u fint per accidens. Acervus enim lapidis magis est per accidens quam respublica. Unum porre & multa opponuntur privative: unum enim dicit negationem divisionis que pertinet ad multitudinis rationem: multitudo negationem identitatis, identitas autem pertinet ad unitatem. Hoc tamen non impedit quo minus unum fit simpliciter prius multitudine, (multitudo cnim ex unitatibus componitur ) & indivisio divisione. Quanquam quo ad nos prior sit divisio indivisione: hæc enim cognoscitur ut negatio: necesse est ergo ut prius apprehendatur illud cujus eit negatio, semper enim quoad nos affirmatio præcedit negationem. An vero divifio entis in unum & multa fit omnium prima, fuo loco excutiemus.

priva-

apto

apti-

Ange-

: ned

non

m : )

ponit

male

Gt ad

Vam

bje-

ifio-

Sub-

uo-

rum tum

eft.

er fe bet

ge.

tat

en-

io-

ci-

m

na

# Caput II.

De unitate Numerali.

CEd hic mihi vide, ne unitatem transcenden-D talem, de qua superiore capite, cum numerali confundas. Hæc enim competit rebus corporeis mediante quantitate, illa vero aliis omnibus rebus etiam simplicissimis immediate convenit. Nam in substantia materiali intrinsecam & entitativam unitatem considerare possumus, quæ ut dixi est transcendentalis:tum etiam

ctiam aliam unitatem accidentariam denominative illi substantiæ convenientem ex affectione quantitatis. Unde fit, ut quantitas duobus modis considerari possir. Primo ut in se una est, secundo ut ratione illius redditur unum id quod per ipsam afficitur, ut cœlum, elementum. Hoc vero posteriori modo unitas trantit incendentalis non est quantitativa seu numeratibjes lis, que per accidens convenit substantie mate-riali mediante quantitate. Transcendentalis enim unitas est maxime intrinseca rei uni-ur, se cuique, & convenit ei ex vi solius entis, sive sie licati ubje substantia sive accidens. Remota enim ( à materia omni ) quantitate, manebit nihilominus eptik in ea unitas transcendentalis, non ramen quantitativa, aut numeralis. Sicut enim subftantia affecta quantitate eft ens per accidens, ita & una : constat enim actu & potentia diversorum prædicamentorum.

Sin vero quantitatem in se consideres, hoc eft non quatenus informat substantiam, tum ficut eft ens, ita una est unitate transcendentali, quæ non eft unitas per accidens fed .per fe. Et hac quidem unitas superaddit quantitati meram negationem, quod antea in genere dictum fuit de unitate transcendentali. Unitas vero numerica seu quantitativa quatenus substantize denominative convenit, superaddit substantiæ rem positivam sub negatione, quantitatem ipsam cum indivisione. Hoc enim modo sicut Substantia eft quanta per quantitatem, ita eft una quantitative, proptes unam quantitatem quam in fe habet. Caput

um e

neffe

ione

inun

ratio

comm dure

non

nonn

men dem

quale

pedal

Pe iften

dux

imm

quor

## Caput III.

iomi-

aio.

um

ali.

Et

ne-

m

ors

iæ

iæ

m

ut A

n

31

#### De unitate individuali.

obus e una 7 Nitas transcendentalis dividitur in Indiım id vidualem & Formalem.Individuale unum men- eu singulare, est secundum quod res singularis tran- it incommunicabilis nullis inferioribus ut sibi nera- ubjectis; ut Petrus; hic homo. Commune nate- nim seu universale dicitur, quod secundum stalis mam aliquam rationem multis communica-uni- ur, seu in multis reperitur: ur homo commu-ve sie sicatur Petro, Paulo, rebus singularibus sibi mainus bjectis. Proinde homo, animal, in suis coninus eptibus non significant aliquid singulare, veum communem naturam que nata est sultis
nesse. Jam ante diximus unum dicere indiviionem seu negationem divisionis: ergo &
inum individuale dicit de ente hujusmodi nerationem, secundum quam res lingularis est inhoc communicabilis, id est non est divisibilis in olures entitates tales qualis eft ipfa. Ut Petrus non est divisibilis in plures Petros. Dices nonne hac linea bipedalis eft fingularis, & tamen divisibilis est in duas partes ? Verum quidem est: partes tamen singulæ non sunt tales quale erat totum divisum : totum enim erat bipedale, at vero partes fingulæ funt pedales.

Porro res omnes actu extra fuas caufas existentes immediate, sunt singulares & individuz : quicquid enim immediate exibit, (dico immediate propter naturas communes, quæ quomodo existant in posterum videbimus ) ha-

bet determinatam naturam & entitatem qua am non potest dividi in plures : ergo individuu runt

& fingulare eft.

Sed jam videamus quid individuum super nodo addat naturæ communi, hoc est quid Petri rit sin superaddat homini, vel quomodo Petrus & ho bsure mo diftinguantur. Et primo quidem confta recce individuum superaddere naturæ communi ne positio gationem, quæ formaliter constituit individu naturi um in ratione individui: verum quæstio es pere, de fundamento istius negationis. Nec enin ici videtur posse fundari in sola communi natura inte hæc enim de se indisserens est. Quid ergo eri em. in re fingulari, ratione cujus talis negatio convenit. Quapropter dico individuum addere na hacc turæ communi aliquid reale per quod individuturæ communi aliquid reale per quod individu per se um est tale, & per quod ei convenit negatio silla divisibilitatis in plura similia. Nam com-ne su munis natura non postulat talem negationem, super ( homo enim ut sic non est singularis ) & tamen ut in re existit & facta est hæc, per se convenit illi talis negatio. Ergo aliquid est additum, quod est fundamentum hujus indivisionis Fundamentum vero istud (hæcceitatem vocant) non est ens rationis, sed positivum reale. Ita tamen ut non fit realiter aut ex rei natura di-Rinctum à natura communi. Verbi gratia horem mo & Petrus, animal & hoc animal, humanifing tas & hæc humanitas non distinguuntur ex natura rei, nec veram faciunt compositionem. Omnis enim talis distinctio debet esse inter reales entitates, aut saltem inter entitatem & modum

proinc

N

difti perti trah Ritu ratio diffe mod

> duc nib eft

ividuur runt duo entia realia in natura existentia, ac

fuper nodo, fingularia (quicquid enim existentia, ac proinde fingularia (quicquid enim existit hoc petri rit fingularis fine unitate individuali, quod se ho bfurdum est: natura enim communis, cum consta recceitate secundum te in natura faciunt communi no ostitionem realem. Ergo supponitur existere dividuali natura communis (alioqui non potest componere, quod enim non est non componit.) Sed cenim i existit, singularis est, hoc est erit individuali natura ante hacceitatem vel differentiam individuales em.

O con Non si natura communis præciso illo modo ere na hacceitatis habet entitatem silla entitas

ho-

na

em.

re-

no-

um

Non si natura communis præciso illo modo ividu per seipsam & ut est prior illo modo debet esse singularis: ac proinde non eget individuatione superaddita. Proinde illud quod individuum superaddit naturæ communi, est sola ratione distinctum, ad idem tamen prædicamentum pertinens: essque disserentia individualis contactiones sesque disserential sesque diss trahens speciem, & individuum formaliter cononis flituens. Quæ compositio non est realis, sed ant) rationis (eo modo quo compositio ex genere & Ita didifferentia rationis creditur esse) fundata in modo concipiendi nostro : concipimus enim rem aliquam nunc ut communem, nunc ut anifingularem. quod quidem ex superioribus deducitur.

Porro eadem est compositionis ratio in omnibus rebus finitis ( nam D. Deus res infinita est per seipsam singularis, nec enim concipi poteft

test ut quid commune ) sive fint substantiæ sive accidentia: materialia, aut materiæ expertia.

### Caput IV.

#### De principio individuationis.

Pecies inter se distinguuntur differentia ef sentiali, hoc est natura, definitione, &c. Individua vero ejusdem speciei non dicuntur elfentia vel natura differre: easdem enim habent operationes eandemque definitionem, quod quomodo fiat videndum. Quemadmodum enim genus & differentia compositione Metaphysica ( quæ non est realis ) constituunt specien, ita eodem modo natura specifica & differentia individualis (quam hæcceitatem vocant) conftituunt individuum, que compositio non est realis, fed rationis: ergo quemadmodum differentia specifica contrahit genus ad certam speciem, ita hæcceitas contrahit naturam specificam ad certum individuum. Quæritur autem hoc loco de istius differentiæ individualis fundamento: hæc enim prædicata Metaphysica sumuntur ex realibus principiis rem ipsam con-Rituentibus : quomodo dici solet differentiam sumi à forma, genus vero à materia. Et primo falluntur qui fundamentum esse putant quantitatem : hæc enim posterior est ipsa re singulari : non ergo erit principium. Verum sub-Rantia fingularis seipsa est individua, nec alio eget individuationis principio præter suam entitateill,

entita fit, su ex m teria & in tum

dividence divide

dua mu eff fic gr fic fic

du

à vi

t

iæ sive pertia,

tia ef

c. In-

tur ef

abent

quod

enim

hyfica

n, ita

ia in-

con-

on eft

dif-

fpe-

ecifi-

item

fun-

viica

con-

iam.

imo

an-

gu-

ub.

ilio

ıti-

111,

tatem, præter principia intrinseca, quibus ejus entitas conftat. Si enim talis substantia simplex fit, sua simplici entitate est individua : sin autem ex materia & forma composita sit, ( sicut materia & forma principia sunt ejus entitatis, ità & individuationis :) idem enim est fundamentum entitatis & unitatis. Unde ficut unitas individua pro formali non potest addere aliquid politivum reale fupra entitatem individuam : ità positivum fundamentum hujus unitatis nihil positivum addere potest : entitas ergo illa per se ipsam est fundamentum hujus negationis. Materia ergo prima sua entitate est individua : idem de forma reliquisque accidentibus censendum. Res ergo fingulæ secundum ultimum gradum seu realitatem suam sunt sibi ipsis indivi duationis fundamentum. Dico secundum ultimum gradum : quia res concepta ut communis, est fundamentum generis aut differentiæ specificæ : fin vero consideretur secundum ultimum gradum actualitatis, hoc est si non hominem ut fic, sed hunc hominem respicias : tum hic homo fibi ipsi erit individuationis principium. Nam à parte rei idem est Petrus, homo, animal, vivens, corpus, substantia, & distinguuntur tantum per conceptus nostros inadæquatos. Quia enim totum id quod in re est uno conceptu non polumus concipere, ideo, partimur conceptus : & nunc concipimus hominem quatenus habet convenientiam cum omnibus rebus, & tum oritur conceptus entis, nunc vero ut convenit cum plantis, & oritur conceptus viventis, & ità deinceps. Caput

#### Caput V.

Quemodo accidentia solo numero differentia ineffe poffint eidem subjecto.

Quædam accidentia differunt specie, ut vir ntrit tus & vitium, quædam solo numero, u ridus duz albedines. Quia vero magni nominis Phi losophi accidentia (excipio quantitatem) Subjecto individuari affirmarunt, quæritur ho loco, an possint duo accidentia aut plura sol numero differentia simul inesse eidem subjecto nec enim in eadem parte digiti sunt plures calore solo numero differentes, aut in eodem pariet lla ja plures albedines. Contra in eodem pariet lla je plures albedines. Contra in eodem intellecti eco funt plures species intelligibiles differentes sole confinumero. difficile sane est generalem regulam itate statuere, propter accidentia quæ differunt tantum numero: hoc quæ habent idem officium, tum & per omnia conveniunt, ut duæ albedines quæ alis in eodem subjecto non multiplicantur. Cum form enim sint omnino similia, supersua esset eorum & cantultiplicatio. Quædam vero licet solo numero differant, non tamen intercedis tanta similitudo e differunt etenim in munere alissique rebus, ut duæ soecies intentionales, quarum altera resquare ut duz species intentionales, quarum altera re- quar præsentat Paulum, altera Petrum. Quæ qui- sing dem species licet solo numero differant, tamen sed officio differunt : altera enim repræsentat Paulum, altera Petrum. Et profecto talia accidentia multiplicari nihil prohibet : nec enim est repugnantia à parte subjecti, nec etiam à parte agentis. Cum ergo unumquodque sicut est ens,

nit !

one

uni

nec

luali

arte

imul

tà & unum : & fundamentum unitatis indivientia dualis fit ipsa rei natura ; plane non repugnat à arte subjecti quo minus multiplicentur in eo imul plura accidentia : sicut enim subjectum ut vir ntrinsece non constituit accidens, ità nec indiero, priduationem præstabit.

## Caput VI.

#### De unitaie Formali.

TNitas transcendentalis dividitur in indivialor dualem seu numeralem, & formalem. De pariet lla jam egimus, sequitur jam formalis: quæ per ellectu seconvenit unicuique essentiæ seu naturæ in se s solo consideratæ, hoc est non contractæ ad singula-gulam ritatem. Unitas dicit carentiam divisionis, ergo t tan- quot sunt divisionum genera, tot sane & unita-cium, tum dabuntur. Sed in rebus est divisio materi-s qua alis respectu individuorum ejusdem speciei, & formalis seu essentialis (hoc enim modo homo orum & canis, lupus & leo essentialiter dividuntur) mero ergo erit etiam unitas formalis, alia ab individustur duali seu numerali. Proinde cum res qualibet cbus, ut Petrus fit etiam homo, animal, &c. res in-a re- quam quælibet non tantum habeat unitatem qui- fingularem quæ convenit ei qua individua est, men fed etiam formalem feu effentialem, qua conve-Pau- nit Petro quatenus est homo, dicitque indivisi-den- onem in prædicatis essentialibus. Utráque ità re- unitas cum à parte rei sit in natura, realis est, nec ab intellectu ullo modo pendet.

Porro unitas ista formalis ratione tantum diflinguitur

is Phi m)

ur ho a fol jecto

arte

ens, ità

stinguitur ab individuali. Dico ratione diffi gui; quia nihil impedit res reales fola ratio distingui. Natura siquidem communis est'a quo modo distincta ab individuis ; at vero distincta habet unitatem formalem, non ve individualem: hoc enim non convenit effent communi per se ipsam, sed oportet intellige aliquid superadditum quo essentia commu fiat hac. Ergo ficut effentia communis & fi gularis non distinguuntur à parte rei, ità unit formalis & individualis non distinguuntur n ratione. Consideramus quidem naturam con munem in se, hoc est hominem qua hominen non vero qua est hic singularis homo : veru hoc modo in natura existit : nam ut in natur existit & quatenus habet verum este, singular eft. & individua.

Sed quia in re non est aliqua natura commu nis ; verum tot multiplicantur naturæ & effen tiz quot individua, conftat sane unitatem for malem ante mentis operationem non esse com munem multis: verum in natura quot sun unitates individuales tot sunt & formales. Quio quid enim à parte rei existit, singulare est, proinde incommunicabile, seu non est plurih commune. Quamvis itaque unitas ista forma lis fit in rebus ante mentis operationem, communitas tamen iltius unitatis non est in natur nec ante mentis operationem. Quando ergo alis, Petrus & Paulus dicuntur effe ejusdem natura canis & lupus ejusdem naturæ communis respectu animalis in que uniuntur; non est reali

unita

nita

uta :

m i

efin

ondi

oc e

ngu

II a

Ed

plie

uni

r. (

inus

uafd:

it pr

Et

afalo

bot

on ef

al, l

nitio

d de

al, n

al, a

ima

omir

e diffi nitas in natura in qua conveniunt, sed pura uta similitudo in qua fundamus communitaest's m intercedente mentis operatione. Ergo quod efinitur, puta homo, animal est aliquid reale : onditio vero fine qua non sit definitio ( defiitio enim omnis est in ordine ad intellectum ) oc est communitas : seu natura communis à ngularibus abstracta non est realis, sed ab inllectu conficta.

#### Caput VII.

De unitate universali.

Ed jam tempus est unitatem universalem explicare, sit ne realis an vero rationis, & utrum unitate formali (cui affinis est ) distinguar. Quod dum facio, quia disputatio ista non inus intricata quam subtilis est, hypotheses lasdam more mathematicorum statuere, non it prorsus inutile.

Et primo quidem, naturæ quæ dicuntur unirsales & communes, in ipsis rebus existunt : od enim Petrus fit homo, animal, hoc inquam neft fictum : in ipsa natura est homo, anial, lupus. Ac proinde prædicationes & denitiones non sunt de conceptibus aut vocibus, de ipsis rebus: cum enim dico homo est anial, non est sensus hac vox homo, est vox anial, aut conceptus hominis est conceptus anialis, sed sensus est, id quod est homo est eriam atura imal, seu natura animalis aut animal inest mini.

Sup-

ommu z esten em for e com ot fun .Quio eft, & luriha orma-, com

natur

t reali

unita

vero

011 Ve

effent

tellige

mmu

8 fi à unit

tur a

m con miner

veru

natur

ngullari

Supponendum secundo, naturas quas congul munes & universales dicimus non esse reali separatas à naturis singularibus : hoc est s este hominem communem separatum ab om bus fingularibus. Si enim eft separatus, non in ils intrinsece & essentialiter, hoc est Per non est homo . at si est universalis debet in intrinsece effe & essentialiter : & tamen non test simul natura communis separata esse à gularibus & iisdem inesse. Hoc enim repuga quod adeo est manifestum, ut multi non per serint sibi Platonem tantum Philosophum unquam scripsisse : unde natæ sunt mirab expositiones de ideis ex mente Platonis.

Tertio multiplex est universale, in causan in repræsentando, in prædicando. Primi ge ris est Sol res singularis, qui cum multos re ciat effectus ( omne enim universale eft in dine ad plura ) universalis dicitur causa : materia prima, &c. Secundi generis est con ptus in mente multa objecta repræsentans; conceptus hominis innumerabiles fingula homines repræsentat. At vero universale in p dicando est hujus loci, cujus natura & un

examinand a proponuntut.

In omni itaque universalitate duo sunt co deranda, unitas & communicabilitas seu tudo inessendi. Hoc est, universale debet indivisum in se, divisibile tamen in infer quibus inesse potest per identitatem. Nisi e natura fit una, non erit universalis sed ret multitudo : sin vero non sit apta inesse me fingulari

ulti ngul r in Qu ho e

beor ut pai ein atio one f nt, fe iver

perio èani fliæ : HS, 2 ftra & eptic

titudi nt illa tio Meta pluri

: 1/ m aptun ndi seu inem ngularibus seu inferioribus, non erit universa-reali , sed singularis : proinde necesse est ut sit in est n ultis, modo plane opposito rei individuæ seu o om ngulari : natura enim universalis multiplica-non r in inferioribus, ut homo in Petro, Paulo, Pet se. t in i Quia vero tribus modis sumitur universale :

ulari

Quia vero tribus modis sumitnr universale: non no enim modo considerantur universalia le à l'oad esse rerum quæ denominanter universa-puge , ut substantia, animal : nulla universalitatis perse particularitatis habita ratione : quomodo um le in natura antea concessimus. Altera quoad nirab lationem universalis ad particularia : qua ra-one simul natura dicuntur esse, nec in natura one simul natura dicuntur este, nec in natura ausan at, sed ab intellectu pendent. Tertio quoad ni giversalitatis rationem, quæ fundamentum est perioris relationem, que rundamentum en cos re perioris relationis (aliud enim in animali est, set in e animal, aliud vero esse commune homini se sus; silud enim prius inest omnibus animatic con sus, at posterius hoc soli nature precise se tans: stracte seu animali precise sumpto converagui: ) que vera se germana est universalis en propio: que que duo exposcit, unitatem, se situdinem inessendi inferioribus: hec etenim tilla ex quibus universale constituitur. Hoc nt illa ex quibus universale constituttur. Hoc tio modo consideravit Aristoteles cum Metaphys cont. 4. 5. definivit aptum quid ut lebet pluribus insit: & in libris de Demonstrati-inseti : unum in multis. Et libr. de Interpret. cap. Issi captum de pluribus dici. (Apritudo prædi-di seu di seu dicendi de pluribus, consequitur apti-le multis dici. (Apritudo prædi-di seu di seu dicendi de pluribus, consequitur apti-linem inessendi, estque considerationis logicæ ne illa ex quibus universale constituitur. Hoc

potius quam Metaphysica, ) quo sane mode dic nobis confiderabitur in hac disputatione.

## Caput VIII. Quid fit universale.

Niversale est Unum quid nomine & radit one quod multis inesse aptum est : ut a apt trus est homo, Paulus est homo. Sic non a rma tum vox hominis attribuitur Petro & Partius sed etiam desinitio. Paulus enim est anima orph tionale, sicut Petrus. Proinde homo aptuminesse sienesse Petro. Dico aptus inesse : quia no sex u quiritur ut natura universalis insit actu inser in ribus, sed ut possit inesse hoc est, ut natura a in dicitur universalis possit multiplicari in insect est into & Paulo: Paulus enim & Petrus sunt rum res homines. Unitas itaque universalis du mar res homines. Unitas itaque universalis du man quirit, indivisionem & apritudinem ad div abeat nem in plura ejusdem nominis & rationis: Cur quæ sint talia, ut unumquodque, inferius to divisum quoad ejus actualitatem ( non quitu quoad potentialitatem; universale enim est ta tum potentiale) contineat. Quidquid actu est in homine, est etiam in Para actualitatem. actu est in homine, est etiam in Petro, & partiquid actu est in homine, est etiam in Petro, & partiquid actu est in animali, est etiam in homilite. Ergo unitas universalis proxime accedit ad vationem quia dicit negationem division statura apta ad talem divisionem. Unitas rei universalis, hocest unitas præcisionis un Actus catur, non est unitas individualis : hæc enimalium

eptit fint afi u utati

ic.

mode dicat indivisionem, superaddit rei individuæ eptitudinem ad divisionem in plura, quæ tafint quale eft ipsum divisum. Differt eriam à rmali : (quanquam hæc sit fundamentum asi unitatis universalis, unde Monlorius diutatione de Universis istas duas unitates cone & r ndit) quia hæc nec excludit, nec etiam inclu-: ut i apritu linem ad plura. Quid ? quod unitas non termalis multiplicatur in inferioribus: nam & Partius illa funt unum sub ea ratione, quomodo nima erphyrius dixit participatione speciei plures aptu mines esse unum hominem. Si enim unitas nanot tæ universalis ut universalis est, multiplicareu infer in inferioribus, multiplicaretur unitas speci-tura ta in individuis, vel generica in speciebus: n infe loc est, sicut dico Petrus est homo, ità dicerem na in etrus est species. Nihil itaque inferius con-funt atum sub universali habet universalem unita-s du m animalis: hæc enim potentialis est, licet d div abeat unitatem formalem.

d div abeat unitatem formalem.

Onis: Cum ergo unitas realis sit aut Formalis, aut ius to dividualis, unitas vero universalis neutra sit, and quitur unitatem hanc non esse realem sed ratimes tantum. Quando ergo Petrus & Paulus in utione hominis dicuntur ejusdem esse natura, parte rei hic nulla est identitas aut unitas, sed imilitudo tantum.

Atterum in universali natura considerandum issa unitas essentia in pluribus, seu potentia initas etioribus inessendi in pluribus, seu potentia initas un actus itaque essendi in pluribus rerum univertalium proprius, est is quo totum inest partibus su subjectivis

subjectivis per modum identitatis. Universit on reest totum respectu suorum inferiorum, specie abet rum scilicet & individuorum. Identitatem ve isi ab totius universalis cum partibus subjectis nece saliam esse inde constat, quia alioqui de illa alis non diceretur: prædicari enim nihil est alis u no quam dicere hoc est hoc, ut homo est animal quam affirmationem nisi in iis quæ sunt ide omma falsam esse, nemo dubitat.

falsam esse, nemo dubitat.

Quid vero sit ista apritudo quæritur: & pi adivi mo non est qualitas aliqua naturalis rerum un versalium, quia aptitudo rei universalis inca nati non tantum qualitati, sed & aliis categoriis, i am p quibus dantur genera & species : quod sieri no posset, si res non essent universales nisi per quandivi communis, ut sit in pluribus, non est aliqui mped reale, sive rebus ipsis prout in se sunt non con venir: nam quicquid à parte rei existit, hoc sin sullare est in re vero singulari non est talis ap do en titudo. Nam omnis natura communis prouti re existit in unoquoque individuo, ità est de terminata ad illud, ut non possit eadem secun dum rem ad aliud determinati ergo in null individuo est indeterminata ad plura individuo Imo hæc ipsa aptitudo si realis & in natur existeret, hoc est si convenir natura in se, debe convenire ei in o nni statu, ac proinde res sin gularis esset universalis. Nam quia human tioni litates adjunctas. Hac itaque aptitudo natur to, gularis esset universalis. Nam quia human tioni natura inest Petro, ideo Petrus est hic homo mus. Proinde ista aptitudo naturæ communis ur si libell in multis, solum est indifferentia quædam se Per 1001

Fu

siversi on repugnantia, quæ fundamentum quidem
specie abet in ipsa natura, verum actu non convenit
em ver isi ab intellectu natura abstrahatur. Hoc est
s nece uod volo dicere; natura ex vi unitatis suæ forde ill salis præcise sumptæ non habet repugnantiam
st alis u non repugnat multis inesse : unitas enim
nimal prmalis, cum non sit individua, non repugnat
nt ide ommunicabilitati. Hoc est natura est apta insse multis per mentis abstractionem à conven se multis per mentis abstractionem à natura

& prindividuali. m un Fundamentum vero hujus aptitudinis in ip-s int anatura, non est aliud quam naturalis quæ-riis, i am proprietas ut ità dicam rerum sinitarum reriis, i am proprietas ut ità dicam rerum finitarum reeri no pectu cujus multiplicari possunt in pluribus
eri que adividuis à parte rei: ut natura hominis in Penatur ro, Paulo, &c. Exempli causa, Petrus non
aliqui mpedit, aut natura hominis quæ est in Petro
non impedit quominus habeat similem sibi
los si do enim sub eadem specie multiplicantur plura
out individua, hæc quidem nullam aliam habent
st de communicationem in natura quam similitudisecun nem & convenientiam. Ex quibus apparet renull rum universalium unitatem (quæ ad disserenviden iam aliarum unitatum non incommode vocari
natur potest præcisionis) & aptitudinem essendi in
debe pluribus (quæ universalitatis anima est) ab
s sin operatione intellectus sieri: huic tamen operationi occasionem in natura subesse non megaomo mus. De quibus omnibus consule S. Thomam mus. De quibus omnibus consule S. Thomam it si libello de esse, &c. & Cajetanum in comment. se Per quam operationem intellectus siat universale, abstractivam an comparativam, adean endur

funt logici & Physici.

t in e Atque hinc nullo negotio folvuntur quæftio nitæ. nes à Porphyrio propofitæ. res enim universal næ & Rea dicte funt in natura : quarum quedam ful Stantiæ funt, quædam accidentia : quædam co ofitiv porez ut elementum, quædam incorporez Angelus; at vero ipía universalitas ab intelled ation confingitur, nec rebus inesse potest, ut dir mus.

us. ] Tandem omnes scientiæ considerant natura egati quæ dicuntur universales : ut Physica versatt quæ dicuntur universales : ut Phylica versatt legati circa corpus mobile, non vero circa hoc aut il coci lud fingulare, puta hunc numero ignem, &c Ità Ethica temperantiam in specie, non han becta aut illam singularem considerat. At vero ips eptib universalitatis ratio, unitas nimirum cum apti A par tudine, hajus scientiz propria est : quo mode ling aptitudo prædicandi ad dialecticam pertinet. Estqu

#### Caput I X.

De variis distinctionum generibus.

UNitati opponitur multitudo, quæ ex rerum distinctione nascitur : proinde ne tyrons institutionibus hisce desiderent quicquam paucis distinctionis gradus delibabimus. Et primo quidem hoc est in confesso apud omnes, dari diftinctionem realem; que in hoc confistit, quod una res non sit alia: ut homo, canis, Petrus, Paulus. Hæc enim à parte rei distinguunrur,nec enim canis est homo, aut contra. Advertendum

becte

o ext

Ra

anti

uan

um, eptu

anis icitu

qua (

um

nad

mal.

unt

lite

ia f

adean endum res distinctas interdum separatas esse,

uæstic tin exemplis propositis, interdum ieparatas elle, tin exemplis propositis, interdum inter se sunt uæstic nitæ, ut anima & corpus, res sunt distinctissime se tamen unitæ inter se.

Mealis distinctio, si extrema spectes, alia est am corpositiva, alia vero negativa. Dico si extrema oreæ pectes : nam alias distinctio formaliter in netelled atione consistit. Positiva distinctio, est quanta dix o extrema sunt entia positiva, ut homo & lu-

us. Negativa quando utrumque extremum est egativam, ut cæcitas & surditas : aut alterum egativum, alterum vero positivum, ut cæcitas aut it oculus.

Rationis distinctio est quæ in rebus in se n han pecatis non inest, sed tantum prout variis contro ipt eptibus nostris objiciumur, ut Petrus & homos in apti a parte enim rei idem est Petrus & homos distinguuntur tantum respectu intellectus nostri. Estque duplex, alia enim est rationis ratiociantis, alia vero rationis ratiocinaræ. Illa est uando in re nulla est occasio vel fundamenum ut fi dicas canis est canis : idem enim conterum anis ut prædicatur, diftinguitur à seipso ut subrones icitur. Hæc vero quando in rebus ipsis est aliqua occasio vel fundamentum: quando nimirum una eademque res variis conceptibus sed
nadæquatis concipitur, ut Petrus, homo, aninal. In natura enim Petrus, homo, aniunt una eademque numero res, aliter tamen &
aliter concepta. Licet ergo extrema hic sint reaia sola tamen ratione distinguintur. Sed præ-

dum

ter ika duo, est tertia quædam distinctio medi juz et quasi inter duas priores, diciturque ex natura naz se seu modalis. Quæ ut intelligatur sciendum an estru te omnia, entia quæ diminutam habent entita parari tem, ut unio materiæ cum forma, inhæremi a a ut accidentis aliaque hujusmodi, dici à Philosoph est sin non tam entia quam entium modos. Non na ser sin go quin habeant suam essentiam ab intelled autam independentem: quia tamen est tenuis & min ta, dicitur entis modus aut rei modus. Disti comp ctio ergo accidentis ab unione, aut inhærenti sit (co aut motus à termino, non est dicenda rationi num cum in ipsa natura præexistat, nec tamen e tile et realis, quomodo nunc usurpamus, sed modali men se uex natura rei, quam plerique formalem vo guun cant. Hic vero ante omnia vide lector ne falli a ma ris in nominis ambiguitate. Dicimus enim se ab iis trum & Paulum non distingui essentialite corpo trum & Paulum non distingui essentialita corpo contra, hominem & canem essentialiter distin ma:
gui : quæ tamen omnia realiter distinguntur form
Si quidem vulgo obtinuit ut illa dicantur essentialites. tialiter, diftingui que in essentia habent diff ture militudinem, ut canis & homo: at vero duo in dividua ejusdem speciei cum sibi fint simillim & c non dicuntur effentiali diftinctione diftingui.

Sed dices, quomodo scibo hanc rem distingu ab illa realiter, aut modaliter ? Propterea die si extrema ità sunt comparata ut alterum extre mum possit esse in natura altero destructo no contra, fignum eft distinationis modalis:es 1 pot empsi causa, materia & unio cum hac aut illa forma, distinguuntur modalitet : nam materia

dot

par:

TIS I ri p

fit

con

reb

Atque

o medi uz erat unita formæ humanæ, jam unitur for-tura r mæ cadaveris, hæc inquam materia superest um ar estructa priore unione. At unio nunquam se-entits parari potest ab ea re cujus est unio seu à natuereni a ut unio materiæ nunquam est nec esse po-osophiest sine materia modi enim isti non possune son n esse nis in naturis quorum sunt modi, ob dimi-telled autam quam habent entitatem.

efler diff

uo in illim

gui.

dia

xtre non

: er t illa

teria

qua

Disti comparata ut utrumque seorsum subsistere pos-erenti st ( quomodo Petrus & Paulus se habent ) sig-tioni aum est distinctionis realis: Hoc autem disti-nen e tile est videre in rebus distinctis quidem sed taodali men unitis : ut anima & corpus realiter distin-m w guuntur, & tamen anima sentiens aut vegetans falle à materia separari nequeunt : quamvis materia m Pe ab iis separetur. at anima rationalis separata à alite corpore superest, sieut & corpus destitutum anidistin ma: Ergo distinguuntur realiter. Sed dices, forma materialis fine materia superesse non pountur test. Respondeo, forma materialis viribus naturæ à materia separari nequit, potentia tamen Dei absoluta separari potelt; at vero si anima & corpus distinguerentur sola ratione, quemodo homo & animal, potentia Dei absoluta leingu parari nequirent. Quid ? si anima esset corporis modus, ne tum quidem ulla potentia separari posset à corpore : nam de natura modi est, ut fit actu unitus ei cujus est modus Proinde conservari non potest nisi modificando, ut non potest figura este sine quantitate, nec unio sine rebus unitis.

Atque hinc constat quæ sola ratione distin rum e quuntur ut homo & animal, nulla vi nec natu teptu rali, nec supernaturali separari posse: quia di nibil stinctio eorum non est in natura, sed in intel sum telle leau. enim

#### Caput X. De Veritate:

SEcunda entis affectio est veritas: ens enin enim omne qua ens est verum. 2. Metaphys. 1 mate Cap. Notandum hic, scientias omnes versar etian in rebus veris. Sed tamen non eodem modo: tame aliæ enim scientiæ considerant propositione est co quæ sunt veræ, sed non earum veritatem; profenta inde veritatem considerant materialiter, non autem formaliter: ut cum medicus demonstrat se Ang brem este calorem nativum conversum in igne section, rem veram enunciat, nihilominus tamen pedicionam hujus propositionis veritatem non considerate selle iplam hujus propolitionis veritatem non considerat : id eft adæquationem invellectus & rei. Metaphylica vero considerat veritatem formaliter (& tamen materialis consideratio hinc non excluditur : ) hoc est veritatem in actu ut loquuntur fignato : utrum scilicet veritas sit adæquatio intellectus & rei, an contra.

Veritas ista transcendentalis significat entitatem, connotando cognitionem cui talis conceptus conformari potest, vel repræsentari co modo quo est. Veritas enim ista involvit quali comparationem aut relationem entis ad potensiam cognoscentem, intellectum videlicet : au-

rum

verur leau

aptit

telle

nos forr

nof

tell est

àp

dan

dic

Gt

un

S

METAPHYSICZ. distin um enim verum dicitur, quod proprio auri con-c nata eptu repræsentatur : Et hinc est quod verum uia d'hibil intrinsecum dicit de ente ab ente distinn intel cum : extrinsece vero connotat potentiam in-tellectivam cui conformari potest ens : aliud enim non superest, quod de ente dicere potest verum. Conformitas autem inter rem & intelectum quam verum fignificat, interdum elt aptitudinalis, interdum vero actualis: Nec enin enim illud solum est verum quod actu confor-nys. 1 matur, sed & quod conformari potest: nam versar etiam si nullus esset intellectus cognoscens rem, nodo: tamen aurum esset verum aurum, quia aurum tione est conformabile intellectui, id est potest repræpro- sentari intellectui. Intellectus hic cui conformatur res, tam est humanus, quam divinus aut cat se. Angelicus. Quanquam enim Deus multo per-

igne fectius quam homines intelligat, tamen non impedit quin conformatio ista fit tam respectu intellectus humani quam divini. Accedit quod nos non cognoscimus veritatem rerum per conformitatem ad ideam divinam, sed per proprios nostros conceptus.

amen

onfi-

c rei.

rmahine

u ut fit

nti-

on.

co

ali

n.

111-

ım

Sed ut veritas quæ passio est entis melius intelligatur, age de veritate cognitionis (in qua elt etiam fua veritas transcendentalis, diftinca à propria veritate; cognitio enim est res quzdam, ergo vera veritate transcendentali) aliquid dicamus : & primo quidem à veritate compofitionis seu que cernitur in enunciatione initium ducemus. Est autem hec veritas conformitas judicii ad rem cognitam prout in se est ex,

qua

fot

fenf

fim

in f

tati

fiat

con

tur

citi

na

20

cui

ma

m

qu

VI

ać

CU

di

te

h

d

qua conformitate provenit, ut res judicata dicatur ità effe in le, sicut cognita & judicata est. Eleganter enim Philosophus Cap. de substant. Ex eo quod res est vel non est, propositio vera vel falla eft : debet ergo judicium nostrum seu cognitio conformari rebus, in qua conformatione veritatem hanc ponimus. Hec etenim conformitas nihil aliud est quam intentionalis repræsentatio, qua intellectus ità judicat de re objeeta sicut res est in se : Quod tamen non est ità accipiendum, quasi veritas addat actui qui dicisur verus, modum aliquem ( hoc enim ne cogitari poteit ) ab actu distinctum : sublato enim quocunque modo superaddito actui intelligendi, actus ille in fe erit verus fi objectum non varietur. Veritas ergo cognitionis ultra iplum actum qui dicitur verus, nihil intrinsecum fignificat : connotat tamen objectum ità se habere sicut per actum repræsentatur. Dico connotat subjectum, quia connotatio non est relatio proprie dicta, led conjunctio quasi intellectus cum objecto, aut denominatio consurgens extali conjunctione. Et quia veritas ifta est in ordine ad objectum ( unde est quod mutato objecto enunciatio ex vero fit falfa, non quafi in intellectu aliquid fit mutatum, sed tantum concomitantia objecti ) fit ut multi putaverint esse veram relationem. Veritas porro non tantum haber locum in compositione & divisione intellectus, sed etiam in simplicibus conceptibus. In his enim datur conformitas cum objectis quæ repræsentantur, ergo veritas. Si enim teste Ariftotele

ta di.

ftant.

a vel

cog-

tione

nfor-

præ-

bie-

t ità

dici-

ogi-

nim

gen-

non

lum

fig-

bere

um

line

cto

mi• ve-

ım el-

In

i

le

Aotele 2. de Anima Cap. 6, sensus percipiendo sensibile proprium verus est, ità & intellectus! simpliciter apprehendendo verus erit. Nec enim in sensu est ulla compositio, sed nuda repræsentatio objecti : Cum itaque anima intelligendo fiat omnia modo intentionali, ergo simplici suo conceptu dabitur hæc veritas, quia in eodem datur conformitas. Verum peculiari de causa dicitur veritas & falsitas in compositione esse : nam cum dico hominem esse animal, formaliter animal homini attribuitur : at vero remote dicuntur conceptus quos habeo hominis & animalis conformari rebus ipfis : ac proinde videmur conceptus nostris cum rebus comparare, quatenus conceptustes repræsentant. Hog eft, videmur ipsam veritatem cognoscere:non tamen ut dixi formaliter, sed fundamentaliter seu in actu exercito, non vero signato. Nam ut dixi, cum dico hominem este animal, formaliter judicatur animal convenire homini, at vero materialiter ( ut ità dicam ) intelligitur conceptus hominis & animalis este ipsis rebus conformis: in conformitate autem veritatem antea posui-

Et hæc est illa specialis causa, quare veritas dicatur esse in compositione & divisione intellectus, non vero in simplicibus conceptibus. Nam per simplices conceptus nullo modo cognoscitur conformitas inter intellectionem & objectum, quod in compositione sit.

Porro veritas compositionis & divisionis non est in intellectu antequam judicet. Voco

autem

ativo, Pautem judicium ipsam affirmationem vel negal tionem, quâ prædicatum aut unitur subjecto, let id aut ab eodem removetur ; veritas enim est conellea formatio cognitionis cum ratione. At vero antequam intellectus judicet, nulla est cognitio. sed nuda apprehensio: Si enim dixero dubitabundus astra esse paria, non judico, quia non cognosco identitatem prædicati & subjecti, hod est affensum cohibco : Hoc est scio quid aftra, quid numerus par, ignoro tamen an prædicatum insit subjecto, hoc est an illa duo in natura fint conjuncta: proinde sicut non judico, ità nee propositionem veram aut falsam habeo.

Quæ diximus de veritate enuntiativa, eam scilicer esse positam in conformatione intellectus & rei, ex omnium confessione locum habent in intellectu speculativo, à quo res cognitæ ut elementum,cœlum &c.per accidens pendent, nimirum quatenus cognoscuntur, per se vero non pendent, quia in intellectu nostro non sunt regulæ dirigentes istarum rerum productionem: quomodo ab intellectu divino pendent. At vero, intellectus practicus cum tradat agendi & faciendi regulas, non videtur hujusmodi veritatem habere : cognitio enim speculativa, si cum objecto comparetur, ab eo mensuratur, proinde objectum habet rationem mensurz. At in intelle & practico secus eft, quia cum objectum per se ab illo pendeat (ab eo enim producitur, arte factum ab artifice producitur ) videtur veritas esse potius in conformatione rerum ad intellectum, non contra, sicut in intellectu speculativo, )

blicire one co ne ad non c tione um ( quam empli confi ideo

> quib defir exist nitio fecu illu effe dica his

> nem

effe neñ tun ent

ma vei in nega ativo, ) dicitur enim vera domus quæ responpjecto, let idez artificis. Hze tamen non obstant, it con juin etiam cognitio practica lit conformitas into an ellectus ad rem. Cognitio enim practica dunitio, plicirer cum objecto comparatur, primo in ratiibita- pne cognitionis & tunc ejus veritas est in ordia non ne ad objectum cujus est repræsentatio nuda. i, hoc non causa non contra. Aut comparatur in raaftra, tione caulæ, efficientis puta, aut exemplaris, & um sicut hæc cognitio non tam dicitur vera dicaquam efficax ad producendum effectum. Exmpli causa non ideo medium justitiz in tali re tonsistit, quia prudentia hoc dictat, sed contra, ideo prudentia hoc dictat, quia talem proportio. nem requirit. Nam scientia practica nititur quibusdam principiis per se notis, desumptis ex definitione objecti, nec non abstrahit ab actuali existentia ejusdem. Ejus ergo veritas ( ut cognitio quædam certa est) mensuratur ex objecto, secundum esse essentiæ considerato: At vero si illud idem objectum secundum existentiam aut esse existentiæ consideres nihil absurdi judico si dicas mensurari cognitione practica. Atque ex his constare potest veritatem transcendentalem, esse effectionem entis. Dicimus enim hominem verum ut distinguamus à picto. Attributum vero hoc reciprocatur ut dixi cum ente. Non ità quidem ut sit proprietas intrinseca ab ente diffincta : nam sublata hac proprietate & manente entitate rei concipietur & intelligetur veritas, quod sane signum est, veritatem nihil intrinsecum superaddere entitati. Nihil enim intelligitur

tura

, ità

eam

elle-

hai

nitæ

ent,

vero

funt

em:

Ve-

i 8

ta-

um

de

n-

ım

ır,

e-

1-

1-

intelligitur verum per proprietatem, aut mo objectum superadditum rebus, sed per intrinsecam conju rei nauram, & entitatem. Quapropter licet ens dicat possit concipi sine veritate, tamen verum non potest concipi sine entitate. Quapropter per- june rectio quam dicit verum de ente, non est alia ab fornipsa rei entitate: extrinsece vero connotatur intellectus cui conformari potest. Intellectus verum e ro respectu cujus verum dicit conformitatem, à in s gravioribus scholasticis intelligitur maxime di-vinus : in eo enim est summa & infallibilis veritas, & perfectiffima rerum omnium repræfentatio. Secundario vero humanus : qui est participatio quadam intellectus divini.

Atque hinc constat quo res sunt nobiliores, perfectiores, excellentiores, eo magis intelligibi-

fum

com

volu

nole

niti

dere fter

huj ide

Ta

qua

dia

run

Cau

te

po

bir

m

fal

**2**p

les effe, magisque veras.

## Caput XI. De Falfitate.

C'Equitur fallitas, quæ non est proprietas vel attributum entis : quia tamen veritati opponitur ejus explicatio, illustrabit ea quæ de veritate diximus. Ac primo quidem constat dari falsitatem : hæc enim propositio, homo est lapis, falsa est. Quæ quidem falsitas proprie reperitur in compositione & divisione intellectus, Sicur ergo veritas compositionis est in conformitate cognitionis cum objecto, ità contra falfitas eft difformitas cognitionis & objecti : hoc est aliter judicat intellectus de objecto quam objectum ne ebjectum est in se. Nam quando intellectus necam conjungit ea quæ in re non sunt conjuncta ut si cet en dicat hominem esse lapidem, habet pro objecto n non hominem & lapidem tanquam extrema conr per- juncta. Cum itaque inter illa duo non sit con-ilia ab formitas & conjunctio quam intellectus judi-ur in- cat, discordat judicium ab objecto suo. Judicius ve sum ergo est fallissimum, proinde fallitas non est em, à in rebus proprie, sed tantum in intellectu. ne di- Quando enim res dicuntur fallæ, improprie diis ve cuntur: Falsitas enim sicut & opposita veritas fumuntur in ordine ad intellectum. Si ergo res carti-comparentur cum intellectu divino (ut multi volunt ) cognoscente eas tum ut verissime cognoscuntur, nec possunt esse falsa, quia ejus cognitioni non possunt este difformes. Sin confideretur in Deo scientia practica quæ rerum exiftentium est causa, ne tum quidem est falsitas; hujulmodi enim res nunquam discordant ab idea in mente divina si immediate à Deo fians ; Tam enim est D. Deus potens in exequendo. quam sapiens in cognoscendo. Dico si immediate à Deo fiant : nam fiunt interventu causarum secundarum, etiamsi interdum discrepent à causarum secundarum ideis, non tamen à mente divina. Quæ de divina cognitione dico, suppono jam, nam an ità se habeat in decursu videbimus.

ores,

gibi-

s vel

pe.

eri-

dari

11.

pe-

tus,

-10

fal-

hoc

am

um

Sin vero res comparentur cum intellectu humano speculativo, ne tum quidem sunt proprie falsæ. Nam res dicitur vera maxime propter aptitudinalem veritatem : at vero nulla eft res

que non fit apta à nobis cognosci eo modo que eft, ac proinde nata verum generare conceptum: quod autem in iis cognoscendis decipiamur caufa non est in rebus, sed In nobis. Sin autem loquaris de veritate a chuali rerum : ut si canis ad. veniens à te non concipiatur, sed leo illius loco, imago leonis in intellectu, si referatur ad verum cleonem cum eo non pugnat, proinde leo vere concipitur. At si concipiatur canis loco, tum vero non est fallitas, quia canis non refertur ad proprium conceptum, ac proinde canis non tam fallo cognoscitur, quam ignoratur. Quando itaque intellectus format conceptum proprium rei, tum sane non est falsus nec etiam res est falsa: quia à proprio conceptu non discordat. At si intellectus concipiat aliam rem ut aurichalcum loco auri, profecto sicut aurichalcum eft falfum aurum, ità aurum eft falfum au ichalcum, & sicut leo est falsus canis, ità canis est falsus leo; ac proinde omnes res sunt falsa. Sed revera res hoc modo non cognoscuntur fallo, sed penitus ignorantur.

Sed videamus an res dicantur falsæ respectu intellectus practici: Quæ enim ab hoc intellectu pendent sunt res artificiales & morales, quarum est causa. Ut exempli causa si mala pingatur pictura, videtur falsa dicenda, quemadmodum si pingatur canis cum humano capite. Si canis hoc modo pictus respondet ideæ in mente artificis, tum non est falsus, quia ab ea non discordat. Si enim doctus suit artifex, studio secit: sin vero indoctus, saltem putavit: ac

proinde

pro

inte

nor

gan

det

cep

im

qu

no

me

erg

len

on

cit

un

-cu

ne

ve

bu

pt

CO

n

P

P

Y

fe

j

proinde nulla oft difformitas inter objectum & intellectum. Ergo nec fæssitas. Sin vero ideæ non respondet essectus, ut si loco hominis elegantis & pulchri, pingat quis desormem: hic videtur res non esse conformis suæ ideæ seu conceptui: quia tamen desectus porius nascitur ex imbecillitate potentiæ exsequentis, vel ex aliqua externa causa, non est fassitas. Nam idea non comparatur ad essectum hunc qua desormem: ergo illius nec causa nec exemplar, quia illum essectum non habebat pro objecto. Non ergo potest vocari opus sassum in ordine ad ta-

lem cognitionem.

o que

ptum:

r cau-

m lo-

loco,

erum

vere

tum

ur ad

ando

rium

s eft

rdat.

auri-

lcum

au i-

anis

fal.

ectu

itel-

ales,

pin-

ad-

oite.

in

tu-

nde

Sed dices, quare res dicuntur falsæ si falsitas omnis est inintellectu componente? Dico res dicitur falfa propter similitudinem cum revera, unde nascitur errandi occasio : unde aurichalcum dicitur fallum aurum propter similitudinem quam habet cum vero auro, unde aurum verum judicatur. Sicut propria falsitas non habet locum in re, ità nec in simplicibus conceptibus. si enim hic esset falsitas proprie dicta propter difformitatem ad aliquas res, nullus effet conceptus simplex, qui non esset falsus respectu aliquarum rerum: nullus enim est conceptus qui non habet difformitatem cum aliquibus rebus. Proinde simplex conceptus si referatur ad proprium objectum, est illi conformis ac proinde verus : Sin vero proprium objectum non repræfentetur, ergo talis conceptus non est illius objecti actus, proinde objectum ett potius ignoratum quam falso cognitum : nam simplici conceptu

ceptu non potest aliter repræsentari res, quan revera est, quia una res non attribuitur alteri.

#### Caput XII.

#### De Falfitatis origine.

CEd cum falsitas sit in solo intellectu compo nente, quæritur hoc loco quæ fit ejus origo Sic ante omnia suppono duobus modis parar cognitionem, aut propria inventione, aut disciplina, utroque vero modo errare contingit. His tamen vide, cognitio sola inventione parta semper fundatur in rebus ipsis prout cognoscenti repræsentantur : at vero cognitio quæ desciplina paratur, hoc est quæ viva voce aut lectione acquiritur, interdum in rebus ipsis fundatur, interdum nititur sola dicentis authoritate. Si sola authoritate nitatur & falsa sit, causa est is qui dicit. At vero si propria inventione habeatur scientia falsa, causa est quia objectum insufficienter proponitur, hoc est non cognoscitur res per proprias species, & hinc fit quod in cognitione rerum spiritualium tam sæ pe erremus.Sed dices, quid causæ est quod tam difficulter veritatem cognoscamus? est ne causa in nobis an vero in ipsa natura? Diximus jam antea, res omnes in se esse veras & intelligibiles, quid ergo impedit quo minus perfecte concipiamus; sed & constat intellectum esse capacem suo modo omnium rerum. Quidam hic distinguunt inter res homine perfectiores, & inter res homine impersectiores. in aerisque vero difficultas est. Respectu

Resp ficultive rebus biles ritua funt perte

non alite tam fust

> est scul lus culi ten tio

feat

S've ni

in ta ta tu quan teri.

mpo

origo

parari

disci Hic

fem-

ti re

plina

e ac-

, in-

fola

s qui

fici-

res

gni-Sed

eri-

s an

res

rgo

18

m-

ter

m-

ft.

Au

Respectu itaque rerum homine nobiliorum disficultas est in nostra impersectione, non vero in rebus ipsis, quæ in se admodum sunt cognoscibiles. Nam Deus & intelligentiæ cum sint spirituales, in se habent unde facile cognosci possunt: quia tamen intellectus hominis est impersectus & pendet ex ministerio sensuum ideo non facile concipit tam excellentesnaturas. Non aliter quam sol in se lucidissimus & clarissimus, tamen ob debilitatem aspectus homo eum non sustinet.

Verum quod res inferiores nobis tam difficulter interdum concipiamus, causa est imperfecta earum natura: in intellectu enim nostro est sufficiens virtus: quemadmodum quod obscuram lucem non videamus, causa non est oculus sed ipsa lux: ità quod intellectus tam difficulter intelligat motum, causa est impersecta & tenuis quasi ejus natura omnem nostram cognitionem sugiens.

## Caput XIII.

De Bonitate.

Suppono bonitatem esse in natura, (est enim in confesso res multas esse bonas.) Addit vero enti rationem convenientia: hoc est, significat internam rei persectionem connotando in alio naturam talem qua inclinationem cum tali persectione vel entitate habet: hoc est bonitas significat entitatem rei connotando appetitum, quicum convenit. Et hinc sit quod una eademque

demque res invariata huic est bona, illi ve mala: ut vinum febricitanti malum, homi vere sano bonum. Non quasi mutatum sit num, sed quia inclinatio in febricitante desid ratur : ob defectum autem istius inclination vinum malum perhibetur. Et hoc modo bonu honestum convenientiam rei cum appetitu red denotat. Atque ex his liquet, quomodo b num ad appetibile se habeat. Nam cum nu res fit appetibilis nifi quia bona, sequitur appet bilitatem aliquo modo ipía bonitate esse post riorem. Appetibile enim ut fic, dicit respectu ad appetitum, & denominationem extrinseca consurgentem ex convenientia boni cum app titu : proxime vero ratio ob quam res est appe tibilis, est ejus bonitas quam habet respectu at petentis. Has sque causalis propositio est y ra; quia res est bom, ideo en appetibilis. Que modo etiam intelligenda venit definitio illa bo ni tradita à Philosopho l. 1. Eth. cap. 1. 26 num est quod omnia appetunt; nam bonum cun fit prius appetibili, fit ut definitio fit à posteri ori, non vero priori.

Bonum hoc modo explicatum reciprocatu cum ente, imo in ente fundatur; nec enin animo concipi potest bonitas sine entitate. Bo num enim significat internam entis perfectio nem, at perfectio sine entitate ne singi quiden potest. In rebus enim singulis duo considerantur, essentia earum, & accidentia: & essenti cum includat perfectionem sibi debitam, includet & bonitatem. At vero accidentia cum sin

extrinfecz.

extr

erun

latic

judi

incl

non

dit o

num

relat

I.E

mat

Can

tater

tem

ra fie

betqu

profe

dum

& ta

con:

cand

nam

habe

tem.

& ut

dupli

Uno

nem

divid

quod

onem

D

omi

fit

defid

ation

onu

red

lo b

nul

pper

post

ectu

1 (cca

app

app

tu ap

eft ve

. Que

la bo

1. B

n cun

often

ocatu

enin

. Bo

ectio

uiden

eran

Tenti

inclu

m fin

nfecz

extrinfecz perfectiones ipfarum substantiarum, erunt earum respectu, bona. Quod vero de relatione quæritur, an bonitatem includat; mes judicio nihil est. Nam cum constet relationem includere entitatem & perfectionem, quomodo non includet etiam & bonitatem ? Huc accedie quod Philosophus multis in locis dicat bonum tam late patere quam ens. Proinde cum relatio sit ens, erit & bona : vide Philosophum 1. Ethic. cap. 6. Et tamen non sequitur res mathematicas ( hoc est quantitatem abstracam ab omni materia) non includere bonitatem aut non esse bonas, quia earum bonitatem mathematicus non consideret. Nam revera sicut quantitas est species quædam entis haberque omnem perfectionem sibi debitam, ita profecto & bonitatem habebit. Quemadmodum demonstrationes mathematica funt vera, & tamen earum veritatem mathematicus non considerat : idem & de earum bonitate judicandum. Idem de materia prima censendum: nam cum peculiare effe distinctum à forma habeat, quidni & persectionem & bonitatem.

Dividitur bonum in honestum, jucundum, & utile. Bonum idem est quod conveniens: dupliciter vero homini est aliquid conveniens. Uno modo per seipsum, hoc est habet persectionem ex seipsa convenientem homini. Et hoc dividitur in honestum & jucundum: hoc est quod dicit convenientiam in ordine ad delectionem quam tale bonum secum adsert: at vero

D

illud

illud est quod per seipsum decer, absque ordine ad delectationem. Alio vero modo est aliquid conveniens per seipsum, sed solum ratione alterius boni quod per illud obtineri potest : ha eft, non eft conveniens ob delectationem, no ob internam honestatem : quia tamen per il lud obtinetur aliud bonum, censetur convent ens ut potio amara, qua mediante procurat fanitas, & hoc bonum est utile. Aliud itaqu est loqui de utilitate prout, significat vim qui est in bono utili ad effectum, ad quem utile de citur: aliud vero loqui de illa utilitate in ordine ad appetentem, cui tale bonum utile est. Prior modo verum est, utilitatem effe perfectionen intrinsecam ipsi bono utili convenientem, no quafi fit rei utilis : sicut facultas purgandi bi lem in rhabarbaro eft & intrinfeca non tame utilis : at vero respectu hominis hac vita d utilis in ordine ad finem. Ergo hæc utilitasi se considerata non est conveniens nisi propie fanitatem. nam virtus medicinæ quamvis illifa intrinseca, non est tamen appetibilis nisi infor metur bonitate finis.

Bonum honestum stricte & proprie sumptum est in ordine ad actiones morales, prout rediratione regulari possum: unde & ex se dem hominem, etiams nulla esset conjuncta com moditas aut utilitas. Nam quanquam intendum detur hujusmodi utilitas conjuncta, tambonum honestum propter intrinsecam convenentiam quam habet cum ratione, est expetendum: quomodo se habent virtutum omnium

actiones

lu

ti

ft:

ei:

Car jud

ob

tun

tuti

cept

pru

aic

cipi:

paul

etian

dum

integ

accip

catur

me p

tas a

titur :

dine

quid

e al-

hot

ne

er il

yen

rati

taq

qu

le di

rdin

Prior

one

, nor

di bi

tame

itasi

ropto

illif

infor

nptu

t red

e des

a com

inte

tame

nven

peter

mniu

tiones

actiones. Declaratur autem hoc bonum per convenientiam ad rectæ rationis dictamen. Illud enim bonum est honestum quod recta ratio dictat esse expetendum, qua quoad nos recta
ratio seu judicium est regula manisestans honestatem, supponítque in re propriam convenientiam ex qua habet res honesta quod sit expetibills. Quod non est ita intelligendum, quas,
ideo bonum sit honestum quia recta ratio judicat, sed contra quia bonum est in se, ideo vere
judicatur. Nam judicium ideo est tale, quia
objectum est tale.

Bonum porro hoc dividitur in actum, habitum, & objectum: actus enim virtutis sicut & habitus objectum includunt honestatem. Virtutis nomine intelligo moralem, voluntatem persicientem: nam virtutes intellectuales excepta prudentia, sunt alterius ordinis. Dico prudentia, quia hac etsi insideat intellectui pracico, regula tamen est virtutum moralium.

At vero si bonum honestum non stricte accipiatur ( quo modo nos antea sumsimus ) sed paulo aliter, non in ordine solum ad mores, sed etiam ad naturam, perficit, éstque illi commodum seclusa omni virtutis ratione, ut sanitas, integritas membrorum, si inquam hoc modo accipiatur, includet illud bonum, quod vecatur naturæ. Hoc enim bonum rectissime potest appeti; imo eodem modo se habet natura ad hoc bonum, quo voluntas ad bonum honestum. Honesteque appetitur si nullum sit impedimentum: Quo sane

modo omnes facultates animæ & corporis be næ cenfentur.

#### Caput XIV. De Malo.

Q Uomodo nuper examinavimus falsum, modo & nunc considerabimus malu Constat vero ante omnia, malum aliquo mo esse in rebus, sed quomodo sit in rebus disp endum venit. Quaftio vero est de malo form liter seu malitia, non vero de malo materiali fumpto. Omnis enim res carens propria per dione, hoc modo mala dicitur. Ex superior bus conflitit bonum tam late parere quam en imo bonitatem ab entitate non posse separat contra sane malum debet effe non ens ( no enim potest esse forma positiva ) privatio nim rum perfectionis debita. Nam malum no potest esse negatio cujusque perfectionis : tu enim nulla res effet bona, quia nulla eft n finita que non careat aliena perfectione: homo licet habeat perfectionem hominis caret tamen angeli persectione : hoe modo homo effet malus : quod tamen d cendum non est verum ; tum enim dicetur ho mo malus, si careat persectione sibi debita ut si careat brachio, virtute, &c. Si ergo null res est mala ratione propriz fuz natura & en titatis ( omnis enim entitas five substantial five accidentalis in fe bona est, ) sequitur ma lam effe privationem, hoc est carentiam eju Lperfectionis & bonitatis quam res alioqui ha

ob p dicit tanti eft n

malu mini entit tioni priva habe quod met f politi

form A datni natu omni intell quan mnt.

ra qu

cum i

bert

Pere debeat. Atque binc conftat, malum illud guod alteri est malum (quomodo calorest aqua malus ) non dici tale ob entitatem, fed ob prirationem quæ cum entitate conjuncta est. Nam alor in aqua excludit frigus, aque nimirum perfectionem, ob cujus perfectionis carentiam nam excludit calor, dicitur aquæ malus. Ita actus intemperantiz dicitur homini malus, la caret rectitudine temperantiæ: non vero positivum actum. Quando iraque aliquid dicitur in se malum, ut oculus cacus inuitur antum subjectum cum privatione, que proprie est malitia. At vero quando aliquid dicitur malum alteri, quomodo intemperantia est homini mala & calor aquæ: intercedit politiva entitas seu forma quæ quatenus substat privationi, dicitur alteri rei mala. Unde non sola privatio, sed ipsa etiam forma ut illi substat, babet rationem mali respectu alterius subjecti. quod male afficit : nihilominus ramen in ipfamet forma quatenus est mala alteri, id quod est politivum est quali materiale, privatio quali formale constituens rationem mali.

Atque ex his constat, quomodo malum dividatur in morale & naturale. Hoc est privatio naturalis boni naturæ debiti, inveniturque in omnibus rationis expertibus. Quin se etiam ad intellectualia extendit, quatenns naturalem aliquam persectionem qua privari possunt requinant. Illud solum habet locum in natura libera qua libera, mores enim proprie habent locum in sola voluntate. Est ergo hujusmodi ma-

D 3

lum

ris bo

mo lispu orm

m

n ento

perf

nim 1 no 2 tu

e: u

en di ir ho bita nulli & en

r ma

ber

rtial

la eft

nim

in

nYa

quia

ignis

PIO CO

PHIO 6

fit ve

feilie

goris

ignis

enim

rump

calor

**fimu** 

deced

ab as

Sæpe

tia: 9

form

mode

defet

lum

non

lum disconveniens naturæ liberæ quatenus pe culiarem operandi modum habet. Quæ omni magis constabunt, fi causas mali persequuti fo crimus.

Er primo quidem videamus causam mali m terialem seu subjectivam. Cum ergo malu non sit negatio, sed privatio, erit in aliquo su jecto, quomodo cacitas in oculo esse dicita fubjectum vero istud quia ens erit bonum, pr inde mali subjectum erit bonum. Quod no est ita accipiendum, quasi malum proprie inha reat bono, aut quan cacitas reaple inhare oculo per modum formæ politivæ: nec enit eft lignificat semper politivam entitatem, sed in rerdum, fignificat veritatem proposition Quando ergo dicitur oculus eft cacus, n'i mibil ponit in oculo, fed potius removet, B enim privatio carentia in subjecto apto nato que carentia est ipla remotio leu corruptio: h vero esse sufficit ad veritatem proposition Quanquam autem malum infit bono, non ti men illi opponitur ( nec enim quodlibet mi lum est oppositum cuilibet bono ) verum il tantum bono opponitur formaliter quod ftruxit : ut cacitas non deftruit oculum , fi facultarem videndi, huic autem formaliter of ponirur. Ita tenebra destruunt lumen, non ro aerem. Et quia malum subjecto alicui int quod bonum effe diximus, hinc eft quod s poffir dari fummum malum , id eft malum effentiam quod omnem boni rationem excl dit. Datur tamen fummum bonum in quo nu

mn

rti fi

alu

) fu

pr

nha

ere

enii

d in

oni

ato

: be

n ti ili de ce op neu

le est mali ratio, quale est prima causa. Forma nali non est alia à propria malitiat privationes nim non habent formas quibus constituuntur, in tenebris videre eft. Habet tamen semper alum caufara efficientem, verum per accidens: nde non immerito creditut patius habete causa Miciente quam efficientem. Hoc est quod volo ne, cum malum rebus per le ab intrinfeco non veniat, necesse est ut ab aliquo efficiente let : non quali ab agente aliquo intendatur malum enim proprie non est appetibile, ) sed quia dum agens naturale introducit formam, ut ignis calorem, præter intentionem & fecundario corrumpit illius frigus, cujus frigoris corruprio est aqua mala. Non quali corrupti frigoris fi vera actio, est enim unica actio, introductio kilicet caloris quam consequitur corruptio frigoris. Hic ergo in aqua causa efficiens mali che ignis, non tamen per se sed per accidens; nec enim ignis institutum (ut ita dicam) est corrumpere frigus aquæ, sed communicare suum calorem: quia vero summus calor cum frigore fimul confistere nequit, fit ut adveniente calore, decedat quasi frigus, & hujusmodi malum fit ab agentibus naturalibus quantumvis perfectis. Sape tamen consequitur ex imperfectione agentis: quando nimirum malum ipfi actioni, feu formæ introductæ quasi admiscetur : & hoc modo claudicario est mala in motu animalis, ex defectu virtutis motricis, hujusmodi vero malum est præter agentis intentionem : imo non sequitur agens qua agens, sed potius qua D A

deficiens quia malum formaliter fumtum non acquirit finem : cum enim in privatione & defectu confistat, non est in fe appetibile : ergo u fit, finalem caufam non requirit; fi tamen frat, est præter agentis intentionem. Potest tame habere finem ex intentione agentis quali ex trinfeca, ut in agentibus liberis videre eft. Age enim liberum poteft'intendere malum tanqua medium ad aliquid obtinendum, quemadme dum in hominibus vitiolis cernere licet : app titur enim hoc modo adulterium ad voluptatem explendam. Et quanquam adulterium ful specie boni voluptati imponat, simpliciter tamen est malum. Ita chirurgi abscindunt digitum ut majus malum declinent : abscissio digiti in se quidem ett mala, que tamen ut dixi intenditur ab agente, fed tamen ut majus malum declinetur.

INSTI

11/2

C ...

cun

cau

vix tiff

cor car lat

loc rit tra tur n non

& de

go u

amen i ex

ime

PP

n ful

ta

digi.

o di-

dixi

ma-

# METAPYSICARUM

Liber Tertius.

Caput I. Quid causa.

Thæc quidem de ente ejúsque proprietatibus: priusquam vero ad ejus divisiones progrediamur, de ejus causis agendum nobis erir. Causa enim ut causa abstrahit à

materia : nam ratio causa & effectus habet locum in rebus immaterialibus. Et quanquam Physicus de materiali causa diligenter agat, causam tamen efficientem & finalem vix ac ne vix quidem attingit : at vero Metaphylicus de eausa in genere agit ejusque naturam accuratistime explicat : cum kaque omnibus constet effe caulam in natura, quid ea sit videamus, Quæ de causa dicenda sunt, intelligenda sunt de causa formaliter sumpta. Tria enim in causa confiderari poffunt, res scilicet que causat, tum causatio ipsa in actu secundo; postremo ipsa relatio quæ consequitur causationem : de qua hoc loco non agemus, fiquidem ubi deventum fuerit ad relationis categoriam de ea luculenter tractabitur : sed tota nostra disputatio verfabitur in primo & secundo capite, maxime vero in fecundo.

Elt autem causa principium, perse influens ?

effe in ahud. Dico principium tanquam genus fuperius. Nam omnis causa est principium. · Principium autem non tantum debet effe prius alio, sed requiritur porto inter illud & principiatum aliqua connexio; quo modo & privatio ek tertium principium terum naturalium. Qua connexio interdum oritur ex fitu, interdum ex successione intrinseca, aliquando ex dimanatio ne : quomodo definitur principium id à qui aliquid procedit quocunque modo, five id unde aliquid eft aut fit aut cognoscitur : unde illa vulgata principii divisio in rei & cognitionis, Dico per fe influens, ut excludam non tantum privationem, sed & causas per accidens quæ per fe non concurrunt. Verbum autem influit go neraliter est sumendum, pro co quod alteri communicat elle : quod omni caulæ convenit; quanquam ftrice & peculiari modo soli efficienti hoc attribuitur. Causa hoc modo definita constituirur in actu secundo, seu in esse cause per causalitatem : éstque concursus ille, que unaquæque causa in suo genere influit in effe dum, quomodo le haber actio respectu agentis aut unio respectu forma r concursus autem ille Seu causalitas est quid medium inter causam & efectum, ut in posterum patebit.

Philosophus a. Phys. cap. 3.5. Metaph.cap. a. quatuor constituit causarum genera, efficientis, finalis, formalis & materialis: quod quiden facile constabit ex rerum naturalium productione. Si enim res aliqua, ut homo, de novo siat, requiritur aliquid à quo producatur se nam nihil

Seiplum

re

di

m

M

fu

cons

prius

ncipi.

Vatio Qua

III CI

que

unde

le illa

ionis.

ntum æ per

t ge-

alteri

enic:

effici.

finite

caulz

effe.

entis

m ifte

m &

ap.a.

wai-

nihi

Epsum producit) illud quod producit efficins eft. Sed & hoc conftat, res que finnt ex aliquo subjecto fieri, quemadmodum animalia erfecta ex femipe, starua ex are. Hoc quod bhernitur, vocatur materia. Sed quia suppohimus aliquas res de novo fieri, necesse est ut in subjectum aliquid ab agente introducatur, oc quod introducitur', forma est : constat & oc, etiam causam efficientem non temere agere, nec fortuito, unde oritur finis propter quem res fie. Omnes hæ causæ habent causalitates diversarum rationum. Materia enim causat quatenus eft porentia passiva, efficiens quaienus activa, forma quatenus actus informans, finis autem per bonitatem fuam mover appetitum. Quod tamen non est ita accipiendum, quafi una eademque res non habear plures caufandi rationes respectu diversorum effectuum : namanima rationalis , respectu corporis elt forma, respectu generationis est finis, respe-Quintellectionis ett caufa efficiens : & quia candem intellectionem in se recipit, est causa fubjectiva seu materialis. Ha etenim (austitares cum fint diversarum rationum & in ordine ad diversos effectus, nullam repugnantiam habent : longe aliter fe res habet fi caufa comparentur ad eundem effectum.

> Caput II. De Materiali caufe.

DE causa materiali substantiali, ejusque: causalitate agere Physicorum est; quis ta-

men res à materia separatæ quibufdam acci dentibus substant, quemadmodum angelus virtuti & vitio, ea causa agemus de causa materisli, non quidem substantiarum, quod Physicielt, sed accidentium spiritualium. Non quali in Angelo sie materia proprie sie dicta, sed qui recepit ad modum materiæ accidentia suz na tarz convenientia, respectu quorum subjectus dicitur. Quamvis enim notio materiz competat tantum fubitantiz illi imperfecta per quantitatem extensa & ad formam substantia lem ordinara: nihilominus ad illius similitus dinem omne subjectum inhærentiæ materia vocatur. Nam quemadmodum materia prima est in pura potentia ad formam substantialem, in & angelus est in potentia ad accidentia sui ordinis recipienda Hac autem potentia non ell nec objectiva, nec activa, fed tantum paffiva! ex ea enim educuntur formæ iftæ accidentales à qua pendent secundum fieri & esfe. Que madmodum enim ex mutatione substantiali cognoscieur materia, ita ex mutarione accidentali cognoscitur subjectum : experimur enim in tadem anima fieri mutationem de virtute in vitium, de ignorantia in doctrinam ; oporter ergo utrique extremo subesse, aliquid recipiens. Cum enim accidentis effe fit ineffe, ut fit in natura requiricur aliqua fubftantialis caula à qua fuften. tatur in genere cause materialis.

Quod tamen non est its accipiendem, quali accidencin abstracto sumptum requirat matestant ex qua intrinsece componatur, entiracum n acci

us vir-

ateria.

iali in

d qui

jectun

com-

tæ per

antia

nilitu

ia vo-

ma est m, ita

i or-

on ell

ntales

Que-

ntiali

iden-

im in

ergo Cum

a re

ften.

Juali

ato

tiras nim enim accidentalis est forma quædam ut virtus. Non ergo eget aliqua compositione intrinseca ex propria materia & forma: verum datur causa materialis accidentis in concreto, ut albi nigri, in quo datur compositio ex potentia & actu realiter distinctis. Album enim componitur ex albedine tanquam actu, & nive tanquam potentia passiva vel subjectiva. Proinde causalitas respectu compositi eadem proportione explicanda est in his compositis accidentalibus,

qua in substantialibus explicari solet.

Quamvis vero accidens non habeat materiam à qua intrinsece componitur, habet tamen materiam à qua sustentatur in suo esse: nam cum diminutam habeat entitatem, eget fubjecto aliquo sustentante. Primum ergo fundamentum cui accidens innititur, lubitantia elt : verum per quam potentiam substantia causet materialiter, seu quomodo recipiat in se formas accidentales, quæftio eft, an scilicer per potentiam aliquam accidentalem realiter à leiplo diftinctam, an vero immediate per propriam fuam effentiam : quidam enim putant nullum accidens recipi in substantia nisi media potentia accidentali pertinente ad idem prædicamentum Unde vulgarum illud potentia & affue funt in eodem genere : quam fententiam fillam judico: nam substantia absque additione alicujus rei poteft per se ipsam immediare recipere accidens, ac proinde causalitatem materialem respectu illius exercere potest. Quod in anima respectu voluntatis & intellectus videre est, aut

in cadem anima respectu actionum propriarum intellectionis videlicet & volitionis. Nam fi anima recipit voluntatem ( suppono voluntatem effe accidens anima superadditum, quod alibi elt probandum ) mediante aliquo accidente, quero quo mediante recipiat illud accidens. Nam fi per fuam fubftantiam, habeo quod volo : fin vero per aliquid aliud diftinctum à fubflantia; ergo interveniente aliquo accidente. Sed de itto accidente quæritur, quomodo in substantia recipiatur. Nam si immediate à substancia recipiatur, ergo primum fubjectum erit substantia. Sin vero mediante aliquo accidente alio, dabitur progreffus in infinitum, unde fequitur in substantia tandem definendum effe. Nam quanquam non fit negandum, substantiam aliquam recipere accidens interveniente alio accidente, ut patebit : comparando tamen sub-Rantiam cum tota collectione accidentium, neceffe of aliquod accidens alicui substantiz immediate uniri, ità ut ad recipiendum hujulmodi accidens non fit necesse alia potentia receptiva distincta ab ipsa substantia estentia.

As proinde accidens non requirit semper in substantia potentiam receptivam proprie pertinentem ad sum pradicamentum. Quod ad principium illud astus so potentia funt in coden genere, desumptum ex lib. 12. Metap. Cont. 26. arbitrantur quidam esse intelligendum de ponentia objectiva: quasi dicas, res in statu possibiliat res endem actu existens sunt ejustem ordinis se categoria: ut rosa actu existens, &

eadem.

TEC

18

arum

ım fi

Inta-

dens.

No-

fub.

ente.

o in

fub.

crit

e se-

effc.

inti-

alin

Sub-

ne-

im.

tiva

ad

lem

26.

PO-

ffi-

Or-

8

em

eadem antequam existat funt ejusdem ordinis. Nam cum fint una eademque res, in diversis tamen Itatibus concepta, non mirum fi funt in rodem genere. Alii vero intelligunt de potentia receptiva per le instituta ad talem a dum. Quomodo materia est propter formam, potentia inrelligendi propter motum: Cum enim hujulmodi potentia sit propter actum, gravitas & leviras propter actum salem, fit ut ab eo speciem sumat. Sin vero fit potentia quæpiam relata ad actum, verum non primario, fed fecundario & quali concomiranter, non necesse hujusmodi potentiam & actum effe ejufdem generis. Exempli causa quantitas à natura est instituta ad extendendam substantiam : at vero secundario & quafi concomitanter ad recipiendam qualitatem quantitas & qualitas funt diverforum generum. Nec mirum : nec enim primo est ordinata quantitas ad qualitarem, & de hujusmodi potentia & actu non debet illud axioma inselligi. Porro potentiam activam hoc loco non intelligo, sed passivam. Ex quibus omnibus confrat substantiam immediate recipere posse accidens. Verum hic porro quaritur, an unum accidens possir este proxima causa materialis alterius.

Constat nullum accidents posse esse subjectum quod alterius accidentis : nullum enim accidens ità sustentat aliud, quin utrumque à tertia substantia sustentent. Unde vulgo dicitur, accidens non posse esse primam causam matetialem accidentis, sed proximam tantum. Accidens

L

miru

nde

cf i

mati form

tis es

Be b difti

dum

ram

hoc,

vero

rece

tian

ree

mu

enir

inti

fub

quo

for

tim

tion

cide

dens enim omne est in alio, proinde supponte fubjectum à quo fultentatur : quod fubjectum est substantia, alioqui accidens effet ens non in alio. Sed & hoc conftat, quædam accidentia ineffe substantia, mediantibus aliis accidenti bus : quomodo intellectio ineft anima median te potentia intelligendi. Nam licet omnia accia dentia ordinentur ad substantiam, id tamen fie ordine quodam, ità ut unum respiciat quidem fubstantiam, verum mediante alio. Accident vergo quod recipit in le alind accidens, est illius caula materialis. Nam cum in fe recipiat, quid impedit quominus exerceat causalitatem mate. trialem respectu'illius : ab eo siquidem pendet tam in fieri quam in effe, non in genere caufa efficientis

#### Caput III.

# De causa Formali accidentali.

Q Uomodo de materia vel caula subjectiva egimus, eodem modo agemus de forma, non quidem substantiali, quæ Physicorum propria est, sed accidentali. Nam res à materia liberæ hujusmodi formæ capaces sunt : ut in anima separata, & intelligentiis videre est. Forma hic intrinseca intelligenda est, hoc est quæ intrinsece componit rem : ut facultas intelligendi aut actus respectu animæ. Forma enim extrinseca seu exemplar, tum forma separata à materia, ut intelligentia, quia non informant, hoc loco non attingentur à nebis.

onic Oum

n in

entia

enti

ian

acci

n fit dem

lens

lius

piur

det

ula

V.

na,

0.

Ì.

ni.

172

1-

di

1-

C

In omni forma tam substantiali quam accidentali quatuor observanda veniunt formale nimirum & proximum caufandi principium : deinde conditio neceffaria ad causandum : tertium eff ipfa caufalitas five illud per quod forma formatum conftituit Postremum, est effectus iple formalis. Quod ad primum attinet, principium minirum proximum, illud hic est ipfa accidenis entitas, natura fua ad informandum apta. Br bæc quidem aprirudo non est aliquid reapse diffinctum ab ipla rei entitate que ad hoc officium ab ipía natura est instituta. Porro negandum non est, accidentia omnia propriam ac veram exercere causalitatem formalem. Accidens enim vere est ens & proprium effe habet, led effe hoc, est informando substantiam : substantia vero in ordine ad tale ens est potentia passiva & receptiva, accidentia ergo è converso erunt proprii actus actuantes & perficientes talem potentiam, ficut in albedine constituente album videreeft

Secundum quod considerandum proposuimus, est conditio ad causandum requisita: ut
enim accidens subjectum informet, requiritur
intima propinquitas entitatis accidents cum
subjecto. Quis enim animo concipere potest,
quomodo albedo informare possit parietem, nis
intime illi uniatur. Ut ergo accidens essectum
formalem componat, necesse est ut subjecto intime uniatur. Quod vero quidam inter conditiones reponant existentiam actualem ipsus accidentis, falsum est. Nam existentia accidentis

ne

eff

tit

fei

C

n

est ipsum accidens, ut inposterum apparebit, at vero nibil sibi ipsi conditio esse porest, cum con-

ditio omnis fit existentia rei posterior.

Torrium hic confiderandum eft causalitas Diximusjam ante, caufalitatem effe mediumin. ter caulam & effectum:ac proinde caulalitas ac cidentis el quid diffinctum à forma accidenta li, & ab ipfo subjecto. Nam mediante causalis tate accidens informat fuum fubjectum : qua causalitas hic est actualis unio vel inhærentia accidentis in subjecto. Nam posita inhacentia seu unione & præciso quocunque alio, accident exercebit fuam caufalitatem : positis autem omnibus aliis & ablata unione, impossibile est ac. cidens exercere fuam caufalitatem. Nam cum accidens uniatur subjecto, necestario communicat feipfum per leipfum, fuam videlicet entitatem communicando subjecto, quod fine inharentia aut unione tanquam causalitate fieri ne. quit. Forme accidentalis effectus elt compofrum accidentale, ut album, doctum : hocenim est quod primo & immediate consurgit ex accidente subjectum informante, quodque penda ab hujusmodi forma accidentali & quidem intrinfece.

Porro quia accidens & substantia suns divers ordinis, & quia potentia substantialis non ordinatur ad actum accidentalem primo, sit ut ex substantia & accidente siat unum per accident, non vero per se. Que enim constituunt unum per se, debent esse ejusdem prædicamenti, quemadmodem anima & corpus constituunt homiaem.

Caput

ebit, at n con-

alitas amin as ac lenta ulaliguz

entia idens idens om-

cum unitita-

i ne

nim recinder

erfi ex ens,

mmim.

nem. Accedit quod plerzque omnes formz accidentales supponant completum & perfectum esse substantiale. Atque hæc quidem de accidente proprie sic dicto. Nam quod attinet ad modos accidentales qui non habent propriam entitatem distinctam ab aliis, aliter de iis sentiendum videtur. Figura enim, forma scilicet rei figurata, non eft res, sed modus tantum quanmatis. Idem de aliis ejus natura entibus intelligendum eft, quæ componunt unum accidentale, verum non intercedente aliqua unione à feipfis diftineta ( ut in superioribus factum) fed immediate seipsa communicando, in quibus ipsa causa formalis cum sua causalitate concurrit. Diximus enim unionem effe causalitatem forma accidentalis, ergo ea in quibus unio & forma concurrunt, non habent causalitatem difincam à seipsis. Et hinc est quod hujusmodt formæ accidentales non possunt in natura manere, nisi actu causantes suos effectus : nulla enim vi potelt effe fessio fine sedente. Omnia ista accidentia de quibus egimus ( nam accidentia extrinsecus tantum denominantia, quo modo actio denominar agens, non sunt propria formæ ) educuntur de potentia materiæ feu fubjecti. Hoc est hujulinodi accidentia nec produci, nec elle, nec operari possunt fine concursu subjecti; nam quocunque modo producantur five in instanci five in tempore, concurrit subjectum. Fiunt enim à causis naturalibus, ergo non ex nihilo. Necesse est ergo concurrere subjectom in genere caufæ materialis.

# Caput I V.

# De caufa Efficiente.

Ausz efficientis consideratio Metaphysici maxime propria videtur, non in generali tantum, sed & in speciali : quia primum efficiens est materiæ expers. Accedit quod quidem omnem efficientiam ademerint rebus corporeis, transcripserintque naturis separatis. Diversa longe est ratio causandi causa efficientis & caufarum internarum, materia fcilicet & forma: materia enim & forma non causant media actione, fed per formalem & intrinsecam unionem exhibendo seipsas ipsi composito, ut in anima & corpore respectu viventis videre est. Verum eaufa efficiens concurrit ad effectum media actione, non quali ingrediatus effectum, fed quia producit aliam numero rem interveniente actione.

Arikoteles definit causam efficientem per motum: verum quia nos paulo generalius, examinamus ifta, darique etiam potest efficientia fine motu, ut in creatione videre eft, ideo non male definitur principium per se à quo prima est actio. Quomodo principium Gt accipiendam, antea vidimus : particula à que fignificat habitudinem extrinsecam seu ad causam extrinsecam, non autem intrinsecam. Dico primo in suo nimirum ordine. Nam quanquam causa sinalis primo moveat, motione nimirum metaphorica : finque prima respectu intentionis, camen motu Phylico non primo movet, nec eti-

am

203

cau

fub

24. 1

den

eft

cide

pio

den

que

fica

cos

effi

im

em

qui

in

im

flu

der

fe,

me

de

am primo exequitur: Unde primo non tantum excludit causas per accidens, sed & peculiarem causandi modum distinctum à reliquis oculis

Subjicit.

vlici

rali

ici-

lem

e15.

erfa

130

ai-

em

ma

um Pi-

uia ntè

DET

tia

on

n,

i-

e-

in i-

|-|-

**i**-

n

Dividitur causa efficiens in per se & per accidens. De illa agemus hoc loco: est enim proprie causa, ab ea enim directe pendet effectus secundum proprium suum esse: quomodo ignis est causa caloris, aut statuarius statux. Per accidens vero illa dicitur, quæ conjungitur principio per se causandi: ut aqua calefacir per accidens: accidit enim ei quod sit calida, ac proinde

quod calefaciat.

Dividitur causa efficiens in Moralem & Phy-3 ficarn : hæc eft quæ vere effectum producit, ut fol illuminat, ignis calefacit : ignis enim & fol horum effectuum funt caufæ Phylicæ, cum in eos realiter influant. At vero moralis non vere efficit, moraliter tamen irà se gerit,ut ei effectus imputetur: quomodo qui consulit aliquid, exempli causa, homicidium, etiamsi id non patret, quia tamen consuluit, effectus ei imputatur. Et causa quidem Physica est vere causa per se, cum in effectum influat : at vero caufa moralis quæ imputative tantum causat, cum per se non influat, est causa per accidens si Physice res consideretur: at moraliter considerando est causa per fe, quia rem illam consuluit fieri, aut impedimentum non amovit cum potuerit, & debuerit; de quibus in Ethicis luculentius.

Dividitur tertio causa efficiens in principalem? & instrumentalem, Illa est qua influit in actio

nem qua effectus producitur virtute aut nobiliore iplo effectu, ut in causis zquivocis, aut non minus nobili, ut in causis univocis. Nam cos lum, exempli causa, est principalis causa productionis ignis, aut metalli, quia concurrit viitute nobiliore quam iple est effectus : nam for ma aut effentia coeli est longe nobilior igne an metallo productis. Ità ignis producit ignem alium virtute zque nobili, ac proinde ignis producens est causa principalis. Causa instrumentalis condivisa principali est illa que influit in effectum per virtutem inferioris perfectionis, Proinde elevatur ad efficiendum effectum le nobiliorem: ut calor concurrens ad producendum carnem, concurrit ad effectum se nobiliorem. Er hæc illa est quæ dicitur operari in virtute principalis agentis, quia vis quæ illis ineft insufficiens est. Nam quanquam calor sufficia ad calefaciendum, non tamen ad producendum carnem. Proinde ad ejus productionem debe aliunde elevari. At vero causa principalis opetatur propria virtute : non folum quia habet illam infitam fibi, fed multo magis quia ea est effectui proportionata, nulliusque elevationis indiga.

Postremo causa principalis dividitur in univocam & zquivocam. Illa producit essecum ejusdem ordinis & rationis. Omnis itaque causa quz per virtutem suz formz operando similem reddit essecum, est causa univoca, & in sua erdine principalis, ut ignis dum generar ignem. At yero causa zquivoca producit inserioris ra-

tionis

tion

ign

tur,

au

alia

fun

Du

cre

ign

fal

fici

nin

eni

tu

tu

di

vil

cal

bu

Ь

re

ne

obili-

t non

COS

pro.

t vit-

ali-

pro-

men-

uit in onis.

m le

een-

ilio.

vir-

ineft

iciat

dum

cha

ope-

til-

t ef-

onis

uni-

tum

cau-

mi

em.

ra-

tionis & ordinis effectum: effectum inquam se ignobiliorem. Quem eminenter continere dicitur, cum univoca causa non contineat suum effectum eminenter, verum formaliter. Sunt & aliz causz efficientis divisiones, sed hæ maxime sunt celebres.

#### Caput V.

# De causa efficiente proxima.

SEd quo superiori capite tradita melius intelligantur, age de causa efficiente proxima nonnulla dicamus. Hic ante omnia suppono res creatas aliquid agere & operari, exempli causa ignem calefacere, agam refrigerare. Ac proinde falsum judico hujusmodi actiones à solo Deo fieri, præsentibus tamen hujusmodi rebus, Deum aimirum calefacere, verum igne præsente. Si enim hoc verum effet, quid necesse effet res naturales habere tam varium apparatum qualitatum & virtutum naturalium : quas deprehendimus ineffe non modo elementis, corporibus vilissimis, sed & viventibus. Si enim ignis non calefacit, sed Deus tantum ad ejus præsentiam, quid necesse est inesse ighi eas qualitates quas sensus & experientia docent inesse. Quid? quod viventia non possent distingui à non viventibus, Nam fi Deus omnia præstat, & ipsa arboris accretio exempli causa sit à Deo, constare wihi nequit, an vivat nec ne arbor. Nec fane rerum creatarum naturis repugnat habere banc agendi vim : nec est infinita, sed finita tantum,

dif

fut

rui

BC

ita

ale

ali

28

que

cal

for

30

del

dif

12

pro

crit

qua

ne

ral

le e

mo

der

illi

del

fub

ač

de

eft

mic

tantum, ac proinde in creaturam cadere potes.
Admitto itaque actiones rerum creatarum esse dependentes à prima causa, non tamen abea solo manare: sed proxime & immediate a suis causis pendere. Ergo quemadmodum prima causa reliquis entibus communicavit essentiam, ità & agendi facultatem. Quod ex indigenta non est factum, sed ex inessabili bonitate.

Cum in re creata fint duo principia intrinfeca, principale nimirum & instrumentale : in igne forma substantialis & calor; suppositum enim quod vocatur principium quod, constat quidem materia & forma, at constat omnium confessione materiam non effe activam, sed subjectum formam sustentans ; proinde disputatio nokra versabitur in forma substantiali ejusque accidentibus : hoc est, quomodo accidens producat substantialem formam : tum quomodo forma fe habeat in productione similis forma Substantialis. Dico formæ, nam de materia laborandum non eft. Hæc enim non producitut virtute naturalis agentis. Hoc eft ergo quod bic quæritur, an accidens ità fit instrumentum ut immediate artingar iplam formæ substantialis eductionem : an vero dicatur instrumentum folum, quia dispositive operatur ad forme sub-Stantialis inductionem : forma enim substantia. lis est effectus præcioue intentus à principali agente. Tum dato accidens immediate attingere productionem rei, an proxime etiam influat fubstantialis forma cum illo, an vero remote tantum.

Asterendum censeo, accidentia non tantum disponere materiam ad inductionem formæ substantialis, quod ab omnibus admittitur, verum etiam proxime & per se attingere eductionem formæ substantialis. Hoc experientia tefatur : generantur enim fæpe formæ fubstantiales mediis accidentibus, etiam quando nulla alia est forma substantialis à qua potest esse acio: ut quando lux intensa generat ignem: quod in cavis speculis consuetum eft. Hic sane calor immediate & per se attingit eductionem forma, & tamen nulla alia eft conjuncta forma, à qua oriri potest hujusmodi actio. Arque hinc desumptum est illud Averrois, idem esse agens disponens materiam & introduceus formam, 12. Meta. com. 18. Nisi enim hoc admittamus, productio formarum substantialium tribuenda erit causis universalibus & remotis, quod sane quantum quidem fiere potest declinandum est, ne universi dispositio ( que postulat res naturales fieri per causas secundas quantum possibile est ) interpelletur. Et sane cum hic agendi modus fit maxime confentaneus naturæ accidentis, quod datum substantiz ad functiones illius exercendas, nescio sane quomodo negari debeat. At quanquam actio qua educitur forma substantialis, ex parte termini fit substantialis, ac proinde nobilior accidente, tamen quia accidens hic est instrumentum alterius, non mirum est si eleverur quasi ad terminum seipso nobiliorem. nam hoceffe de ratione & natura inftrumenti ante afferuimus. Nam cum fit naturale Substantiæ

abea abea a fuis prima tiam, gentia

otest.

ntrinle : ur fitum onstat inium d sub-

ufque promodo ormz

ia laacitut
od hic
am ut
acitalis

m lofubatiacipali

fluat mote

dum

THE C

bint

Po

1At

ab

ant.

erc

mr.

adhu

atita

ria fu

untu

tent n

ident

effici

A ut

oleatu

ut ali

am of

es, ob

nodo

gnobi

antur.

une ig

uam c

ection

olam p

ntellig

iente

ulmodi

Eft

substantia operari per accidentia sibi proportionata, ità fane & naturale illi erit fieri per accidentales dispositiones sibi etiam proportionaras. Nec tamen propterea negari debet, quin & forma substantialis suam habeat propriam & principalem efficientiam circa eductionem similis forma de materia, & quidem immediate, ità ut una cum accidente fimul concurrat : itaut ex forma substantiali & accidentali sit unicum totale agens, producens formam substantialem fin milem. Quod quidem intelligendum est de forma conjuncta suo accidenti; nam & fir separata, aliter statuendum erit. Quando enim ignis generat ignem ex vicina stupa, fatendum ignem generantem non folum per calorem fuum in-Atrumentaliter, sed etiam principaliter per formam fuam influere in actionem terminatam ad formam substantialem: quod quidem verum eft in eductione cujulque formæ lubstantialis, fi nullum est impedimentum. Nam accidens folum, destitutum nimirum concursu & influxu principalis agentis, non potest producere rem le nobiliogem. Forma enim substantialis nobilier est accidente : quomodo ergo ab eo essentiam fuam accipier? Nec enim concipi potest, quomodo dare possit accidens alteri quod ipsum non habet. Proinde nisi accidens juvetur à superiori forma, influet tantum per id quod actu habet : quod cum fit imperfectum, non potelt efficere quiequam se nobilius & perfectius. Et cum admittas, accidentia aut formas accidentauis paf les habere activitatem convenientem fuz natu-IZ,

10-

ci-

25.

OL.

in

ilis

CX

to-

Gn.

-20

ta,

ge-

em

ing

or-

am

ım,

, fi

TIL.

JG

ior

201

10-

180

fu-

au

eft

Et

13-

u-

z,

ra, quidni idem fateadum erit de forma sub-

Porro accidentia, sicut conjuncta formz subantiali suam activitatem exerupt, ità sano & absente suam a ctivitatem non minus præstaunt, Calor etenim destitutus igne non minus tercet activitatem quam fi eidem conjungeretu: tota enim agendi virtus ei connaturalis adhuc superest : quæ agendi virtus non est ab mitate distincta. In hoc tamen casu accidenta fua vi alia similia accidentia producent antum, nec ad formam substantialem concurtent nisi ut dixi eleventur. Proinde quando acidentia lua forma substantiali destituuntur, (efficient autem formam substantialem) neceste: d ut influxus propriz formz; qua carent, suppleasur à causa aliqua universali, sole nimirum, ut aliquo alioraftro.

Est enim Philosophorum consensus, quoslam estectus este referendos ad causas universaes, ob desectum causarum particularium. Hoc modo producuntur Meralla, lapides, animalia gnobiliora, quorum causar particulares desideanur. Proinde quando hujusmodi essectus um ignobiliores ecelo, possum ad cœlum tanquam causam principalem referri: sin vero perectiores, quemadmodum viventia, tum sane ad olam primam causam consugiendum est. Nam nelligentia quaccunque agunt, agunt intervetiente motu, seu applicando naturalia activa uis passivis, ut possea constabit; non ergo huusmodi desectus prastabunt. In tali itaque ca-

B 2

su confugiendum est ad primum motorem, cul

incumbit defectum naturæ supplere.

Ex his facile conftat, quomodo accidens habeat in productione substantia. Sed quomodo se habeat substantia in productione cidentis, nondum liquet. Sciendum ante onnia, duobus modis fieri accidentia, aut actio proprie dicta, quemadmodum calor interven ente calefactione, aut conceptus media intelli étione : aut refultantia naturali, quomodo pal fiones fluunt ab anima. Refultantia ista seu d manatio est quidem vere actio, sed quia non e cum alteratione subjecti aut cum motu, proinc non vocatur à Philosophis actio sed resultanti naturalis. Ergo si accidens fiat hoc posterior modo per dimanationem aut refultantiam, teft fieri & à substantia, si sit illi connexa int me, ut in dimanatione facultatum ab anima, qua oriuntur & refultant : & etiam ab alio cidente, ut quando figura pullulat quali à quan titate cujus est quali modus. Fatendum omni no, proprietates retum & paffiones fluere earum formis : hujulmodi enim non tantul funt caulæ finales, fed multo maxime effective respectu proprietatum, quod in anima vide est. Cum enim forma & proprietas fele habe ant tanquam actus primus & secundus, credibi le admodum eft, hunc ab illo produci ; quod i aqua reducente se ad pristinam frigidiratem videre eft : hæc enim reductio eft refultantia ea

At vero fi accidens fiat actione proprie dich

ho

a

A-

fu

an

cul

Ai

P

fab

ru

1111

ata

du

pri

na

di :

nic

ift

des

inc

cid

eff

ne

un

tic

fit

lit

Et

m, all

dens

d quo

one at

e on-

alia

erven

ntelle

o pa

feu d

ion d

roin

tant

terio

m, po

a int

ima

io s

quar

omn

ere

new

Air

vide

habe

i bo

n vi

22 6

lian

het

hoc est per efficientiam à resultantia distinctam, tum proximum principium non eft fubstantia sed accidens. Hoc modo elementa edunt luas actiones, per qualitates scilicet; hoc modo anima operatur interventu nimirum fuarum facultatum, quæ funt accidentia ab effentia di-Rinca : hoc modo cœlum agit in hæc inferiora per lucem, &c. Ex qua inductione collegerunt Philosophi proximum principium actionis in substantiis esse aliquod accidens. Unde intulerunt nullam substantiam finitam effe immedia. tum fue operationis principium. Substantia creata ficut effentiam habet limitatam, ità & modum agendi: A deo ut non possit esse proximum principium actionis accidentalis: est enim magna improportio inter substantiam, & hujusmodi actionem. Proinde conjungi debent interveniente aliquo medio proportionaro. Medium iftud erit accidens.

Verum quo superiora melius intellizautur, videamus que accidentia sint activa. Nec enim indifferenter intelligendum est de quocunque accidente, nec etiam de qualicunque activitate seu esficientia: resultantiam etenim seu dimanationem hoc loco excludimus. Proximum principium agendi est sola qualitas. omnes enim murationes ut calesactio, frigesactio, motus localis, siunt interventu qualitatum: intellectio, volitio, omnis denique actio vitalis sit à qualitate. Et merito sane: hec enim sequitur rei naturalis sormam, que est agendi principium primum. Quantitas à Philosophis creditur sequi materi-

E

am

fe

d

am. Mirum ergo non est, fi non fit active Quod in confesto est apud omnes ; sicut enim ipfa non producitur, ità nec est actionis principium. Relatio ex omnium fententia non el activa : nam com non diftinguatur re à funds. mento, non potest babere efficientiam nifi illim respectu : at fundamentum nunquam eft ad vum, nisi fuerit qualitas. Actio vero & pallie funt iplæ caulalitates consequentes agendi prin cipia, quibus funt posteriores. At si referante ad fuos terminos, corum non funt principia, fel viz ad illos ducentes. Adeout fi diligenter percurras reliqua accidentia, videas omnia esle ignava. Quod tamen non est ità accipiendum, quali omnia qualitatis genera fint activa. Primum enim, secundum, & quædam tertii generii funt activa : habitus, potentia naturalis, net non quadam patibiles qualitates efficiunt aliquid, ut conftat. At vero que dam funt paffibiles qualitates, ut colores, que nihil agunt. Figura cum non distinguatur re à quantitate, mirum non est fi non est activa. Cum enim st quantitatis modus, sequitur illius naturam : quod in omnibus arrificialibus videre eft. Quod vero hac aut illa figura faciat ad motum localem, ut in corporibus sphæricis, quæ facillime moventur, videre est, sciendum, motus hosce non esse effective à talibus figuris ; verum figuras effe dispositiones quasdam in corporibus requistas, quarum vi facilius aut difficilius mo-Wentur.

Ergo qualitates folz activa funt : verum di-

adive

it com

princi

on el

funda.

i illim

36

pallie

prin.

antur

ia fed

r per-

fle ig.

dum

Pri-

neri

nec

ali

affi-

mi.

m fit

m:

uod oca-

ime

ofce

gu-

re-

10-

li-

Ic.

versimode. Quædam enim agunt tam absente, forma substantiali quam præsente, quemadmo-s dum calor. Nam in aqua aur alia re fi fuerit, non minus calefacit quam fi conjungeterur igni, hoc est quam fi penderet à propria substantiali forma. At visio, accretio & relique actiones, vitales à Philosophis nuncupate à sola qualitate fieri nequeunt, sed requiritur porro concurfus formæ quali luftentantis & actu influentis in actionem. Et hinc fit quod fæpe ea quæ funt ante oculos non videamus, etiamli imago ab oculo fit recepta : quod tum contingit, fil anima non attendat : tum enim nec influit nec cooperatur. Et hac caufa, cur anima si fit valde intenta uni functioni, cateras negligit : fi enim diligenter & ferio aliquid mediteris, vix fane audies aut videbis quippiam. Quod sane arguit hujusmodi functiones non manare à solis accidentibus seu facultatibus, sed porro requiri influxum anima : proprius enim modus actionis vitalis est cum intima connexione cum suo principio formali: nam quanquam potentia fit proximum principium, forma tamen est veluti universale principium suttentans & dirigens facultatem.

Causalitas causa efficientis, hoc est illud quo formaliter constituirur causa actu causans, hic est actio: causa enim efficiens constituirur actu, denominaturque tale ab actione; ergo actio est causalitas. Accedir quod actio est medium per quod efficiens producit effectum, ergo erit illius causalitas.

E 4.

Caput

#### Caput VI.

# De Ageme Libero & Necessario.

N confesso est apud omnes, esse causas quafdam efficientes que necessario agunt & effectus suos producunt, si modo omnia ad agendum requifita adfuerint : si enim aliquid horum disideretur, non erit actio; non quia causa sit indifferens aut indeterminata, sed quia aliquid defideratur quod adesse debebat : hoc enim modo fol necessario illuminat, & arbores fructus gignunt. Porro conditiones ad agendum requifita debent elle diversæ ab ipsa actione necessaria, ( nihil enim fibi ipfi est conditio ) eamque antecedentes. Et primum quidem causa debet sufficientem virtutem habere, alioqui non aget; tum paffum debet effe capax & sufficienter approximatum: nam agentia naturalia in agendo deposcunt subjectum certum, & proportionatam sphæram. Et quia actio omnis fit in distans per medium, requiritur ut medium fit expeditum.

Aristoteles 9. Metap. 2. discrimen ponit inter potentias rationales & irrationales : nam irrationales inquit sunt determinatæ ad unum, at rationales sunt indifferentes ad apposita.

Quæcunque ergo ratione destituuntur sunt necessaria agentia, sicut quæ rationem habent sunt libera : rationis enim usus videtur esse radix libertaris. Proinde quæcunque ratione carent carebunt & libertate.

Effe vero agentia libera, adeo est in confesso,

tuic

ter

tu

no

de

er:

ti

SYN

juaf-

rum

in-

de.

odo

gig.

fitz

ria,

anuf-

um

xi-

de-

am

ms

di-

n-

m

Π,

a.

ut non possit aut debeat vocari in dubium ab eo qui habet sanum finciput. Experimur enim omnes, effe in nostra potestare quadam agere, & quadam omittere : hac enim de causa inftituuntur consultationes, leges, consilia, objurga tiones. Ex quibus constat, este in homine potentiam aliquam activam ex intrinfeca fua na. tura liberam, ità ut in ejus potestate fit agere & non agere. Proinde adverte, potentiam istam debere este activam & non passivam. Actio enim libera in potestate debet effe tua, at vero passio non est in potestate tua. Sicut enim potentiz paffivæ respondet pastio, ich & activæ actio. Nec refeet quod potentia passiva sit indifferens & indeterminata ad plures actus. Nam ad libertatem non sufficit sola indifferentia ad varios actus, sed requiritur porro interna vis activa que indifferentiam tollat & facultatem determinet ad alterutram partem. Nam potentia paffiva ut determinetur ad hunc vel illum actum, requirit externum aliquod agens, ut in materia prima videre eft. At vero potentia libera seipsam active determinat. Et hinc Philosophi explicant & declarant nostram libertarem per potestatem agendi : positis erim omnibus ad agendum requilitis, poteft facultas) libera agere & non agere & quidem ex intrin. feca sua natura. Dico positis requisitis, in actu primo nimirum, idelt conditionibus que debent effe diftincte ab ipla actione libera. Nam quod attinet ad concursum primæ causæ, ille non est quid requisitum in actu primo cum non

distinguatur ab actione causa libera : eadem enim numero actio fit à voluntate & prima causa, sicut eadem numere scriptio sit à calame & à manu, Politis ergo omnibus ad agendum conditionibus potentia libera ex le & ex intrinfeca facultare baber vim ad exercendam & fufpendendam actionem. Dico actionem, quia tota utilitas libertatis est in ipso exercitio seu ulu ejus. Facultas enim libera ità est disposita & præparata ad actionem, ut cum ea dispositione possit agere & non agere. Nam in illa dispolitione & quali praparatione includuntur omnia alia requifita in actu primo. Nulla sane est potentia naturalis, tam necessario agens, que non potelt interdum non agere fi delideretur conditio aliqua necessaria. Quemadmodum lumen, si sit corpus aliquod crasum interpositum, non se diffunder. Que quidem cessatio non est censenda libera : nam fi non estet impedimentum, ageret; proinde est naturalis quadam imporentia. At facultas libera, ut liberunt usum habeat, necesse est ut positis omnibus conditionibus requifitis antecedenter feu in actu primo ex interna vi possit agere & non agere.

Advertendum hic, duplicem effe libertasem ; una est contrarieratis leu quoad specificationem : altera contradictionis seu quoad exercitum. Illa est qua indifferenter alterum amplectimur, alterum rejicimus, seu qua rem propositam ità amplectimus ut eandem rejicere possimus, aut irà rejicimus ut amplecti possimus. Contradictionis vero est, qua permanente ca-

dem

dem

rima

ame

dum

rin-

t fu-

quia

feu

Gita

Gti-

di-

tur

ane

ens,

ere-

um

ofi-

tie

pe-

æ-

uni

ous

au

ni

0-

ci-

e-

0-

18,

-

dem notitia objecti, potest actus elici & noti elici. Nam poteris eligere, vel etiam te cohibere aut inchoarum actum suspendere, & quafi abrumpere, & hac guidem posterior libertas est & potior & univerfalior : per cam enim voluntas poteft in omni fatu a quoliber Inchoato actu ceffare, imo & nullum novum inchoare cum interim non fit ei liberum quedlibet ex. duobus contrariis ampletti aut refutare. Nam propolito bono vel malo in commune, vel felicitate Samiferia fecundum proprias fuas rationes, negulit voluntas priores partes harum contrarietatum refutate; nec posteriores amplecti : fed fi quem actum circa eas exercere velit, priores quidem amplectatur, pofteriores autem rejlciat necelle eft.

Adverte porto, dupliciter a crionem aliquam denominari liberam : seilicet ut actum elicitum feu in ordine ad potentiam formaliter liberam: ardue hoe modo fola volicio est libera : (suppono hic folam voluntatem elle formaliter liberam, quod postca probabimus, ) vel ut actum haperarum & remotern ordine ad potentiam 3 voluntate quasi motam ; guomodo ambulatio · libera tracultas chim motrix ambulationis principium lubelt voluntatis imperio. Et quia nobis est induliendum in proximum principium actionis liber 2, intelligi volo hoe respectu actus eliciti, non autem imperati : imperate actionis principlum ut plurimum eft faeilleas materialis; at in potentia locomotiva videre est. At vero a das eliciti principium proximum femper est facultas facultas spiritualis & immaterialis, intellectis nimirum aut voluntas. In utra vero harum potentiarum polita sit libertas, controversum est.

Quod ut melius intelligas, scito liberum atbitrium non effe actum aliquem, ut quidam cenfent : tum enim dormientes & minus vigilantes non effeut censendi liberi. Nec est habitus aliquis naturalis communis intellectui & voluntati. Habitus enim omnis inclinat ad unum deserminate : ut justitia ad reddendum unicuique fuum jus : contra vero injustitia ; at liberum arbitrium est indifferens ad opposita. Ergo liberum arbitrium erit potentia : fed quæ tandem ea fit, controversum est. Nec enim arbitrandum est esse potentiam aliquam universalem, Superi rem intellectu & voluntate : talis enim potentia omnino est superflua : ad rerum enim cognitionem percipiendam sufficit intellectus, & voluntas ad motionem aliarum potentiarum. Disputatio omnis est de intellectu & voluntare: an scilicet liberum arbitrium sit intellectus & voluntas fimul conjuncte, an vero fola voluntas fit formaliter libera.

Intellectus sua natura est determinatus ad num : nam semper assentit vero, & dissentit à falso : si vero neutra harum rationum in objecto sit, aut sit quidem sed intellectus non percipiat ; neutrum actum elicere potest. quia non potest operari sine objecto. Proinde intellectus manet suspensus & indeterminatus, non quia habet dominium sui actus, sed quia objectum non est

fatis

pei

lur

ful

O

ice

Spi

eff

pi

n

ane

um

fum

bi-

en-

ites

ali-

inde-

ue

m

li-

m

nn,

m

s,

1.

Z

fatis applicatum ut naturali impetu feraturex necessitate in verum. Proinde intellectus indifferentia est ex imperfectione, quia objectum imperfecte proponitur. Longe aliter se habet voluntas, ut videbimus. Nam etiamh objectum sufficienter proponatur, potest effe indifferens. Objectum formale intellectus eft veritas : at vero in eodem objecto non porest esse veritas & falsitas. Proinde quantum est ex parte objecti, femper eft determinatus ad unum quoad specificationem. At vero voluntatis objectum est bonum: nihil autem impedit quo minus idem fit bonum & malum, sub diversis tamen rationibus. Proinde etsi objectum sufficienter proponatur, potest voluntas indifferens effe quoad specificationem. Ex quibus constat intellectum non effe liberum quoad specificationem.

At multo minus erit liber quoad exercitium. Illa enim potentia est hoc modo libera, cujus actus est intrinsece voluntarius (nam alias determinatetur ad opus ex natura impetu.) Jam vero actus intellectus non est intrinsece voluntarius, sed extrinsece, quomodo ambulatio voluntaria dicitur, quia imperatur à voluntate: at amor est intrinsece voluntarius non per denominationem ab alio actu voluntatis antecedente. Ergo ille solus actus erit intrinsece voluntarius qui elicitur à potentia appetitiva. Voluntarium enim oroprie sic dictorn debet sucre ab appetitu vitali; qui in prasente casu non est alius à voluntate.

Quanquam

PI

Quanquam ergo intellectus non fit formallter liber, aut liberum arbitrium, eft tamen ut quidam volune radicaliter, feu est conditio neceffario prarequifita. Potentiz enim appetitiva fequuntur cognofcentes, & quo perfectior ell porentia cognoscendi, co nobilior est appetitus. Accedit quod intellectus proponit voluntati fuum objectum variasque conditiones oftendit, adeo ut indifferentia actuum voluntaris credatur provenire ex judicio rationis. Non qualjudicium rationis fit formaliter indifferens, fed. objective tantum. Intelle dus enim varias conditiones convenientiz & disconvenientiz in objecto proponit, confiderat etiam quid commodi aut jucundi habeat objectum : ( voluntaeis enim objectum est bonum cognitum ) ca de canfa intellectus dicitur effe tadtx & fundamentum libertatis.

Bt ex his relinquirur, folam voluntarem esse sormaliter liberum: nulla enim alia superest potentia cui attribui porest libertas. Hac enim libertas de qua agimus, excludit tum coactionem tum necessicatem : at vero nulla est potentia magis immunis ab urraque quam voluntati Intellectus cogi purest: judicar enim de multisque sunt contra propensionem, de ils simirum que damnum aliquod inferre videntur: asque hoc modo Demones coacti evidentia divina potestatis eredune e contranssemis. At voluntas dum sit naturalis propensio suppositi, multo modo cogi porest. Jam vero voluntarem magis esse liberam à necessitate, quam intellecturis, supra

mali-

en at

o ne-

itiva

or eft

titus.

i fu-

ndit,

luafi fed

on-

in.

Jimo

ra-

de

da-

ffe.

o-

m

EYS:

nº

ris.

iñ:

æ

M.

12

0

ĥ

supra patuit: necessitatur enim ab omnibusprincipiis per se notis; & ab omni veritate clare proposita. Et prosecto si voluntas non esser libera, posset homo peccare ante voluntatis consensum, quod absurdum esse judicant omnes. Nam in intellectu non potest esse peccarum nisi dependenter à voluntate; de quibus latim Ethici.

#### Caput VII.

Quamedo voluntas deserminetar à judicio rationis.

Agna est int. llectus & voluntatis fympa-M thia: voluntas enim non prius apperis quam objectum intelligatur, & fufficienter proponatur: duz iftæ facultates sunt in homine non minus supremæ quam universales, radicanturque in eadem animæ effentia, eamque poft separationem à corpore comitantur. Quibus præmiffis funt qui putent, non poffe voluntatem determinari ad liberos actus, nili pracedat in intellectu definitum judicium practicam dererminans voluntatem ad hoe vel illud faciendum. Voluntas enim est potentia cieca, nec potest ferri in objectum nifi ei à ratione monfretur. Ergo donec ratio definite judicer quid eligendum fit, non potest voluntas eligere; alioqui tenderet in objectum incognitum. Stanta ergo definito judicio intellectus, non potett voluncas non eligere, alias fine racione ducerecur. Nam si non eligat ob aliquam rationem & caulam ; caulam; non eliget. Sententiam islam omnino repudiandam censeo, nec puto esse necessarium ullum judicium practicum determinans voluntarem.

Judicium intellectus non movet voluntatem nisi medio objecto quod proponit : objectum vero iRud non infert neceffitatem ( loquor de libertate quoad exercitium actus ) quomodo ergo determinabit ad unum. Si enim voluntas non necessitatur ab ullo alio, ergo nec potest determinari ad unum ab intellectu : nec ullum estaliud imperium practicum intellectus quo judicatur imperare voluntati, quam perfectum judicium denuncians quid agendum, quidve fugiendum : nullus enim est actus intellectus ditingus ab apprehensione & judicio. Imperium ergo istud non potest concipi tanquam-impulsus quidam impellens voluntatem, sed tanquam clarum & perfectum judicium conjundum cum perfecta cognitione omnium circum-Rantiarum, quod non movet voluntatem nisi mediante objecto. Quamvis itaque objectum non fic determinet voluntatem, poteft tamen effe fufficiens ad eam excitandum, ità ut ipfa feipfam determinet ad tale objectum : illa enim ratio boni quæ in objecto repræsentatur, fufficiens est ad voluntatem alliciendam.

Accedit quod hoc modo omnis voluntari adimatur libertas. Judicium enim practicum est conditio requisita in actu primo seu antecedenter : at vero potentia libera positis omnibus ad agendum conditionibus, potest agere & non

agere.

age

fari

T

ria

by

Seq

IZ

int

HII

PCI

int

tu

eff

ru

ut

lu

20

P

m

ni-

ri-

YO-

em

im

de

do

25

ft

m

m

1-

i-

-

.

.

agere, Sin vero judicium istud sit causa necesfaria, & pofito illo judicio voluntas non potest non consentire, non est ergo voluntas libera. Tum aut illud judicium est fimpliciter necessarium ex vi objecti, aut liberum. Si illud concedes; nulla est libertas : tale enim judicium ex hypotheli est necessarium, ad quod necessario fequitur actus voluntatis. Nullus ergo est liberæ potentiæ usus : quia nec actus voluntatis nec intellectus eft liber. Sin vero admittas judicium illud liberum effe, ergo aut elicitive aut imperative. Illud non est admittendum, quia tum intellectus formaliter effet liber : quod refutatum est. Sequitur ergo judicium illud liberum este, quia imperatur à voluntate: & proinde voluntas tale judicium imperat.

Si dicas, propterea actum voluntatis qui ultimum judicium necessario sequitur, esse liberum, quia voluntas potest divertere intellectum
ut aliud judicium quærat. aliquo sane actu illum divertet; nam per puram suspensionem sui
actus, non potest illum divertere. De eo igitur
postretmo sudicio iterum quæretur, sicut de primo, an voluntas illud necessario sequatur nec
ne? Atque ità de alio atque alio, nec tandem
de re constabit quoad ventum suerit ad judicium, quod positum voluntas non necessario sequatur, quod utique longe expeditius de primo

dicendum forer.

Quod vero voluntas non potest ferri in incognitum, solum sequitur necessarium esse judicium intellectus, ut voluntas possit eligere, non

vero ut determiner illius adum. Hæc eft enim harum potentiarum sympathia, ut voluntari objectum ab intellectu proponatur. Voluntas enim est potentia caca, que eget manudustione intellectus, non vero e us determinatione. Ergo intellectus judicat, quid bonitatis, convenientia aut utilitatis habeat medium eligendum, & intimat quasi voluntati convenientiam ejus. Ut ergo intellectus hoc modo moveat, sufficit proponere objectum ut eligibile, non ut ominino eligendum : quo pofito voluntas fe determinat, aut non determinat ex intrinfeca sua vi. Atque hine etiam fequitur, moraliter loquendo nunquam effe defectum in voluntate, quin pracedat defectus aliquis in intellectu-

Voluntatis libertas proprie exercetur in eodem instanti & circa eundem actum quem præsentem elicit : si enim voluntas in eo instanti quo elicit actum, non est libera, nunquam antes in ordine ad illud inftans in quo erat libere effectura talem actum. Prioritas temporis est di-Ringuenda à prioritate natura. Nam voluntas in codem instanti in quo actum liberum elicit, prius natura quam illum eliceret, intelligitur habere potestatem ad eliciendum illum, & tum ex ea potestate intelligitur illum elicere : ergo in eadem prioritate natura intelligenda est potens ad eliciendum & non eliciendum actum. Utraque enim potestas simul est in eodem instante, non ramen ad exercendum utrumque actum conjunctim fed divifim: id eft vel unum vel alium pro fuo arbritrio. Unde licet alteram potestatis

re

potestatis partem exerceat, verbi causa eliciendi actum, potestatem tamen retinet ad oppositum, quam posset in eodem instanti exercere, non quidem simul cum alio; nec faciendo compositionem, sed absolute.

# Caput VIII.

PRiulquam finem imponamus buic disputationi de causa efficiente, necesse videtur aliquid de creatione, caterique actionibus illi annexis pauca dicere. Est autem creatio produaio rei ex nibilo : dicitar ex nibilo, utexcludatur concurlus materiæ : effe enim ex nibilo, eft este ex nullo subjecto. Actiones Physice fiunt cum dependentia à subjecto, proinde sunt eduaiones à materiæ potentia. Et hinc est quod quicquid creatur, debet effe subsittens cum fiat fine dependenria subjecti. Porro creationem effe aut fuiffe, evidens eft ex natura principiis, non dico creationem quæ vocatur ab Avicenna neva, & cujus meminerunt Theologi, fed veterem intelligo. Nimirum naturaliter conflate res per creationem esse productas, non vero ante tot vel tot annos. Cœlum enim alia ratione produci nequit : nec enim poteris dicere colum elle ens per effentiam, ità ut aliunde non fic productum. Nam multa funt celo nobiliora quæ tamen aliunde fiunt. Si ergo cœlum fit. Ergo ex materia, vel fine ea : fi hoc posterius, necessario coelum est creatum, sin prius afferas, cœlum

enim i obuntas tiolie Ergo

pronino inat, tque

redat

inti-

przanti ntes e eft dintas licit

tum ergo po-

inique ium rain atis ecelum nimirum conftare materia, cum illa fit alterius ordinis quam elementaris, ingenerabile erit, proinde creabitur cœlum. Quid ? quod omnis materia creatione fiat. Ipfa materia non habet aliam materiam nec subjectum, proinde quando producetur, creatione producetur. Nam materia cum sit infima omnium substantiarum non porest habere hanc perfectionem ut ex seipfa sit, ergo indiget aliquo principio efficiente à quo facta eft. Quod non eft accipiendum, quali materia aliqua seorsum sine forma creetur, sed quia totum compositum aut materia sub tali forma creetur, aut, ut alii volunt, concreetur. Nam huic a Gioni quatenus per eam fit totum & nihil ei præsupponitur, convenit ratio productionis ex nihilo.

ſe

d

ti

j

Necestaria itaque est in hoc universo aliqua causa efficiens à qua res alix per creationem fiant, quod postes magis constabit. Causa autem ifta cum fit omnium aliorum efficiens, neceffe eit & fumme perfectam, & fumme porentem effe : porest ergo aliquid ex nihilo efficere, cum nulla plane sit repugnantia. An vero Philosophi inprimis Aristor, creationem admiserint, dubium eft. Multa dicuntur in utramque partem. Quanquam sit probabile admodum, eum creationem concessisse. Nam 12 Meta. 28. ait non folum cœlum & naturam pendere à Deo, sed etiam docet dari unum finem omnium. At finis supponit efficientem. Quid?quod 2. de generat. Animal dicat animam rationalem venire de foris, id el non educi de potentia materia,

fit

bile

bot

non

nde

am

um

ip-

e à

nasi

fed

tali

ur.

um

ro-

jua

fi-

au-

ne-

n-

re,

bi-

fe-

ue

m,

8.

3

ri-

od

d-

ia

x,

materiz, sed creatam esse. Vide cap. 1. 2. Motaph. Ubi dicit dari aliquod ens verissimum & persectifimum quod sit exterorum causa. Commentator per causam, essictentem intelligir. Communis Philosophorum sententia est, creationem esse virtutis infinitz, proinde nullo sinito enti esse concessam: creatura omnis agis cum dependentia à subjecto, proinde non creat. Nam esse quod per creationem producitur, est universalissimus essection, referri ego debet in universalissimum causam, que infinita est.

Creatio omnis est in re creata, à qua realirer, ut loquuntur, non distinguitur, sed modaliter seu ex natura rei : est enim, dependentia creaturæ à creatore seu prima causa, que dependentia intrinsece est in creatura. Nam quemadmodum dependentia quam lumen habet à fole, aliquid est in lumine, non autem in sole, ità dependentia qua creatura à Deo pendet, est aliquid in creatura, non vero in Deo. Et hac quidem dependentia est via quædam ad creaturam tanquam terminum : qua de causa vocatur creatio passiva, habetque veram rationem emanationis à Deo : respectu cujus est actio transiens qua producit creaturam : nec tamen est proprie mutatio aut paffio, quia non est ex aliquo subjecto, sed actio manans à Deo : passio quidem omnisconjuncta eft cum actione, non tamen contra. Quemadmodum ergo fieri in aliis effectionibus nihil aliud est, quam dependentia effectus à causa, quatenus ett tendentia quadam ad effectum ; ità idem de creatione statuendum

Ta:

atu

cur

ner

re.

cffe

GA

COU

Cre:

ab :

pat

run

me

fery

endum est. Itaque creatio vera est actio & quidem transiens, cum terminns productus non sit
in Deo creante; verum in creatura producta.
Actiones Dei immanentes sunt tantum intellectio & volitio: au vero creatio nec intellectio
nec volitio, sed actus potentia executiva: non
ergo erit actio immanens, sed transiens: nam esfective transit ab agente, & est in termino.
Quamvis ergo admittatuus, creationem esse
actionem proprie dictam; non tamen proprerea admittendum, esse accidens, sed modus est
substantialis: quemadmodum ergo generatio
lapidis actio est substantialis, ità & creatio

actioerit Substantialis.

Sed hic jam quaritur, cum creatio fit productio rei ex nihilo; an necesse sit, rem eam quæ producitur, antea fuisse nihil, ità ut ipsum non effe necessario præcesserit esse. Quod est quarere an de ratione creationis sit novitas effendi. Quod ut intelligas, scito duobus modis rem aliquam dici zternam : uno modo ex intrinseca suz natura, quomodo Deus est aternus : habet enim aternitatem ex intrinseca sua natura, ità ut non possit esse Deus fine aternitate, Alio modo res est zterna, non quidem ex intrinseca sua natura, seu interna necessitate : sed ex arbitrio alterius volentis concedere effe ab aternita. te: ità ut creatura quanquam polsit fieri in tempore, tamen vilum fit Deo ab aterno producere. Et primo quidem modo nulla creatura est ab rterno: rternitas co modo considerata est Dei folius attributum : Deus enim folus habet nenecessitatem

cossitatem essendi ex seipso, omnis autem creatura ab eo manat. Sin autem secundo modo asternicatem consideres, nibil impedit quominus cre-

atura fit ab æterno.

Creatio eft productio ex nibilo : at vero ex non fignificat successionem unius post aliud, ut cum dicimus ex puero fieri virum, fed negationem materia. Ac prosnde ex bac parte nulla est effendi novitas omnia enim creario etiam æterna caret sub je co. Sin autem dicas ex fignificare habitudinem ad terminum à quo, qui debes esse non ens; tum sane non significatur ordo durationis, sed cantum nature : qui in co confiftit quod creatura à se non habeat effe: sed communicatum ab alio per creationem. Atque hoc modo esiamfi res ab zterno effet, ex nihilo crearetur; atque aljunde acciperer elle. Nolla denique est repugnancia à parce Dei qui estromnipotens, net à patte creatura. Nam etiams ab æterno fieret, effet nihilominus ens participatum & aliunde pendens; de cujus natura est non habere à se effe.

# Caput: IX. De Conservatione.

Onservatio rerum creatarum à Deo, non cest ram evidens quam earundem creatio. Proinde vereres Philosophi ejus vix meminerum: quanquam sir admodum probabile, maximeque dignum Deo, rem à se productam confervare. Videmus siquidem lumen pendere à sole

fole in fieri & conservari: sol enim est causa superioris ordinis. At vero multo essentialius pendet quodlibet ens creatum à Deo, quam lumen à sole: multo enim minus participat divina natura ens creatum, quam lumen participat natura lucis: ergo multo magis dependet creatura à

Deo in conservari.

Sed dices, qualis tandem actio est confervatio, & quomodo à creatione distinguitur? Conftat inter omnes, conservationem alicujus effectus effe continuationem ipfius effe quod and tea fuit. Quando itaque conservatio est ab codem agente, & cum eodem concursu subjecti; aut etiam quando conservatio est sine subjecti alicujus concursu, ut in anima separata videre est; tum sane conservatio non est actio distin-&a à productione rei, five ea productio sit generatio, five creatio. Proinde conservatio & productio non funt duz actiones, fed una cum diversa habitudine. Nemo vel excogirare potest distinctionem aliquam ex natura rei. Ignis enim, qua actione calorem suscitat in ligno, eadem etiam continuat : nec alia actione candela primo illustrat aerem & alia deinceps, sed eadem numero actio continuatur. Ergo creatio & conservatio licet fint una eademque res, distinguuntur tamen ratione Res enim non dicitur conservari in primo instanti quo creatur nec etiam post primum instans quo conservatur, dicitur creari. Creatio enim proprie fignificat negationem effe prius habiti: at veru confervatio connotat possessionem quali este præhabiti. Hæc

ali did int ali

te.

eft

Va

ya du

pri

por por nec ren cati cun qua nul vari

one verd non pen fint con

coni fic d lu-

en-

nen

00-

tua à

¥2-

on-

ef-

an.

co-

ecti

tin-

ge-

8

po-

gnis

, ca-

dela

ca-

di-

dici-

tur t

rva-

nifi-

nfer-

eha-

Hzc

Hæc tamen non obstant quo minus conservatio & productio sint distinctæ actiones, si varietur causa efficiens: ur si calor in manu productus ab igne, co amoto conservetur à sole: priori enim actioni abolitæ successit nova, ejus, dem tamen rationis.

Causa conservans proprie sic dicta, non est aliquod particulare agens. Dico proprie sic dicta : nam conservatio que est per accidens, fit interventu caufarum fecundarum : ut cum res aliqua à suis contrariis protegitur : quo modo medicina & diata conservant hominem à morte. Hæc autem non est directa conservatio,quæ elt continuatio ejus actionis per quam res el producta: sed tantum indirecta: confistique potius in influxu aliquarum dispositionum quæ necessariæ sunt ut substantia conservetur, aut in remotione quorundam impedimentorum, revocaturque ad genus causæ materialis & formalis: cum tamen conservatio sic dicta sit efficientia quzpiam. Ergo quemadmodum cœpi dicere, nulla substantia creata ab alia pendet in conservari (intelligo conservationem proprie sic dicam. ) Res etenim incorruptibiles eadem actione conservantur qua producuntur : productio) vero ista creatio et, que in causam secundam! non cadit. Tum substantia corruptibiles non, pendent ab intelligentiis : nam cum non poffint educere formam de materia, nec poterunt conservare: nam, ut dixi, conservatio proprie lic dicta non distinguitur à productione rei. Sed nec substantiz generabiles pendent in conservari à cœlo. Cœlum enim agit in ista inferiora mediantibus accidentibus tanquam inftrumen. ris, que tamen non pofiunt rem productam confervare. Effectus enim nobilior non porell pendere in conservari à causa ignobiliori. Quin ti diligenter examines, videbis elementa & mis fta, tam confervari absente fole quam præsente: aurum enimquod à fole fieri dicirur, conferva-

rur fine illius influxu.

Sed jam ad accidentia transcamus. Quorum quedam funt in facto effe, ut loquuntur, que dam autem in fieri. Illa non pendent in confere vari à fuis causis aquivocis. Nam calor à sole factus eo abiente confervatur. At vero accidentia que tantum funt in fieri, pendent in confervari, ut logumeur, à fuis caufis aquivocis. Quo modo lumen à fole, actiones virales ab anima pendere creduntur. Nam actus vitales un informare poffint, exigunt potentiam influenten nam non possunt effe fin natura nis informan do fubjectum fuum: proinde esse non possum nisi actualiter suendo à facultate. Sed ut ve rum farear, difficile est videre, quare quadam accidentia conserventur à suis causis acquivods, quedam vero non. Difficile enim eft intel lectu, quare lumen amoto fole starim deficial calor vero in aqua remoto igne non itiden Conftat enim qualitates tas, que difponumen formam fubstanrialem, aliquandiu supereste sub-latis causis efficientibles. At aliz qualitate que non ordinantur, nos tiem fe labent, Uris lumine & speciebus quibulcam intensentionali ca

中の代出

ii

te:

24

m

2

ole ole

ett-

cr-

uo-

or m

200

fair

ods ntel

100

rate

le in

bus videre est : fed horum omnium rationes reddere non paritur compendii brevitas.

### Caput X.

### De Cooperatione.

TErtia prime cause actio creditur effe coo-) peratio, quia Dous Immediate concurrie omni actione caufe feounde: quam fancez na turz principiis demonstrare arduum & difficile puto : tentandum tamen aliquid eft. Nam fi omnia à Deo immediate confervantur, ergo & immediate funt ; ut enim le habet ves ad offe, trà & ad fieri. Si ergo res postulat à prin caufa confervari, ergo & fieri. Accedit quod entia creata non minus pendent à Deo qua agentia, quam que entia e nam non minus func fusordiresta una rautest quam alia : fed qua en-tia effentialiter pentier à Deo, ergo & qua agentia. Probabile etiam est, agentia naturalia non posse se terminare ad individuam et singulatem actionem, nili à prima capia determin qued fane fignum est, Deum immediate a cam caufa fecunda. Quanquem esque caufa particularis ell fufficiens ad agendum ranquem caufa proxima, adeo ur non egest auxilio caufa licujus proxime : non est tamen ità infliciens ut politicagere fine concursu canse prima : que finmediate concurrir cum actione cupulcunque cuis particularis. Dico immediate Se virtuis immediatione, quis per virrarem à le difform à mingir actionem can(se ficundes, quomodo fot

illuminat aerem immediatione virtutis, id est per virtutem quam à natura habet : & etiam immediatione suppositi, quia inter Deum & creaturam nullum interessit suppositum, cum Deus immensus credatur, proinde per omnia dissussess.

Sicut ergo Deus dat virtutem agendi caulæ secundæ, eamque ad agendum instituit, it à per eandem agit : it à ut una eademque sit actio causæ secundæ & primæ. Non quasi ista duo agentia fortuito concurrant : una enim essentia liter ab alia pendet eique subordinatur. Et hinc sequitur, Deum esse simpliciter primam causam in genere causæ essicientis & sinalis. Nam quanquam concurrat cum materia & forma, hoc tamen sacit in diverso genere causæ: nec enim concurrit cum iis respectu compositi illud intrinsece componendo, led respectu earum causalitatum quas materia & forma inter se exercent.

Divinus concurfus non est aliquod principium actionis, aut actus primus, sed actio à Deo
manans. Hic ante omnia suppono, rem naturalem habere sufficientia agendi principia in
actu primo: adeo ut nihil desit ad actionem
eliciendam præter concursum primæ causa.
Tum itaque dico concursum sistum esse actionem. Nam concursus Dei intime includitur in
actione creaturæ, tenditque ad eundem terminum (actio enim causæ secundæ habet aliquid
participatú à Deo, & ideo necesse est ut immediate manet à primo ente) ad quem tendit actio
creaturæ;

fin

tu

26

Ca

ft

m

8

ım

nia

(2

per

10

uo

ia ·

inc

am

am

na,

nec

lud

21.

er.

Di-

)ea

tu-

in

rem

æ.

tio-

r in

mi-

uid

ne-

atio

1123

Quod

creatura : ergo per le & effentialiter eft actio ; vel per modum actionis. Nam si concurrerer per modum actus primi tantum, non concurreret proxime & immediate, sed remote tantum ? nam non concurrerer ad actionem causæ secundz, immediate, sed fifteret in actionis hujus principio effectivo: & proinde posito tali concursu posset actio cause secundæ impediri. At polito actuali concursu implicat contradictionem ; actionem non fieri : quod sane argumentum eft, actualem concurlum non efte actum primum: co enim polito non implicat contradictionem, actionem non sequi. Ac proinde concursus ifte actio erit, aut per modem actionis: nisi forsan causa secunda imperfecta sit, quod est contra hypothesin. Nam ad actionem caulæ lecundæ duo concurrunt; intrinseca nimirum virtus naturalis perfecta, quam supposui, & concursus iste Dei universalis concurrens per modum actioni recunda a prima in caulando, tum actionis in fieri tum effectus in omni esie. Neque hoc tantum, sed ratione hujus concurfus verum eft, primam caulam immediate efficere omnia : nec ulla est alia conditio requisita: Omnis enim applicacio causa secunda ad agendum jam eft facta. Confistit autem ista applicario in actione aliqua locali aut vitali pravia, fine qua res non agunt. At supposui, rem naturalem habere omnia ad agendum requifita in actu primo, deesse tantum concursum prime caufæ

Quod enim vulgo dicitur, caufam fecundam non agere nifi motam à primat non est accipiendum ità, quafi fecunda caufa præter fuum effe & agendi virtutem indigeat novo moru in ipfam recepto ut agat. Sed Meraphorica est locutio desumpta ab inftrumentis artificialibus, que non movent nisi moveantur : nam quia non habent sufficientem agendi virtutem, proinde non movent nifi moveantur. At longe fecus in præfenti difputatione: supposuimus, rem habere fusficientem virtutem in actu primo, quo fuppolito quaritur, an concurlus ifte Del fit actio bliqua prævia actioni caufæ fecundæ, an vero ipla actio caufæ fecundæ pendens ab alio principio, nimirum Des. Er quia effe omne caufa fecunde eft productum & confervatum à prima caula, dicitur secundam non movere nisi motam. Senfus autem eft. caufam fecundam non sgere nisi ut cooperantem primz. Quo sane mode est intelligendem illud, etiam caulam (g-cundam applicari à prima au agendam : appli-Micatio enim illa feu motio eft actualis concurlus primæ caulæ, qui non en diftinctus ab actione caufæ feeundæ. Et hinc illud est, qued caufa fecunda agar in virtute prima caufa: hoc est agit per virtutem participatam & communica-

Sed hic jam que itur: an concursus Dei & creaturæ sit una actio, an vero plures? Posterius is istud falsum judicandum. Nam concursus Dei & actio causa secundæ suns una cademq; aumero, essentialiter tamen & immediate pen-

en-

effe

am

Itio

uz

on

nde

in

-9

p-

tio

ere

n-

fæ

ma

0-

on

ne

1

us

ne

efa

H

3-

us

9;

n-

nt

dent à duobus principiis. Quemadmodum eadem numero scriptio pendet à manu & calamo, nec pars una à manu & alia à calamo, sed tota à manu & tota à calamo, sed à neutro totaliter. Nam 6 effent duz actiones, una solius Dei & altera cause secunda, terminate tamen ad eundem effectum ; tum ipla actio caulæ fecunde non effet à Deo; quod falsum est , quia non tantum effectus ipli, led & ipla actiones à Deo essentialiter pendent, A dio ergo caufa fecundæ ab ea fola non pender, sed simul &immediate à prima causa, proinde est unica utriusque caufæ actio. Ergo altera non est prior altera, nec una fluit ab alia, & subjectum actionis caufæ fecundæ eft etiam fubjectum concurfus divini.

Concursus ifte varie præbetur, pro diverfitate agentium causarum. Causis enim necessario agentibus sponte sua præbet concursum, cum quibus ut inselle crualis causa concurrit ad determinandos actus fingulares : quia tamen accommodat se naturis rerum, idea dicitur agere per modum natura, infallibili lege cum eis concurrendo in particulari, juxta diffinctiffimam scientiam rerum omnium. Variatur autem difeursus ifte juxta varietatem secundarum causarum, alia nimirum ratione in igne alia in aqua, &c. Sed quod attinet ad causam liberam, ea in potestate sua haber hunc concursum : nec enim en determinatur aliunde, fed à fe ; net ad unam actionem ut agentia naturalia, fed ad plures. Porro quod quidam dicunt elementa & ex illis

F 4

conflata

constata pendere essentialiter à cœlo, falsum omnino puto. Quasi nimirum cœlum concurreret cum actionibus horum corporum: nam essectus horum agentium naturalium non pendent essentialiter & per se à cœlo: ergo nec actiones; nam quale est esse, tale est fieri. Sed quia virtus causarum secundarum sepe impersecta est & desiciens, proinde eget auxilio cœli ad supplendum istum desectum in generatione viventium, metallorum, aliarumque rerum.

# Caput XI. De fine.

Ausa finalis maxime consideratur in ordine ad agentia intellectualia, & ea quidem creata, respectu quorum specialem modum videtur habere. Experimur quotidie in nobis cum libere agimus, intendere nos aliquem finem proprer quem eligimus media : quæ pendent effensialiter à tali fine tanquam causa. Proinde in confesso est apud omnes, talem causam in rerum natura existere. Verum ut illine narpram & causandi rationem, quæ obscurissima cst, melius intelligamus, nonnullas ejus divisiones oculis subjictemus. Dividi itaque folet in finem cujus & cui. Ille est cujus adipiscendi gratia homo movetur, ut domus in zdificatione. Hic vero est cui alter procuratur : ut homo. Ædificamus erim propter nos. Ità fanitas est finis cujus, homo vero finis cui : nam fanitas propter hominem procuratur, & intenditur. In alterutro .

i-

m

i-

m

0-

n-

in

e-

m A,

es

m

ia

lic

di-

nis

al-

tro

terutro horum ratio finis optime falvatur: quanquam interdum contingat utrumqueconjungi:ità ut ex utroque unus quafi totalis emergat. Nam & sanitas amatur, & ipse homo etiam cui procuratur ; ità quidem ut homo sanus fit integer finis & totalis : nam intentio agentis quafi adæquate fertur in hoc compositum. Divisio finis in operationem & rem factam, hoc eft in eum qui tantom eft actio, ut intellectio vel operatio quæpiam, vel qui est res quæpiam permanens, ut domus, sanitas, hæc inquam divisio non tam est formalis quam materialis: que sane nisi faceret ad illustranda quedam in Philosophia, posset sine scelere pratermitti.Di. viditur finis in eum qui est actionis, & in finem rei genitæ. Atque hoc modo forma in generatione est illius finis : sicut rei facta est ipsa operatio. Unaquæque enim forma est suæ operationis causa: quanquam nonnulli operationis nomine intelligant etiam omnem qualemoung; rei factæ ulum : five sit operatio proprie dicta, five non.

Atque hinc emergit nova fimis divilio, in objectivum & formalem, quæ hunc in modum
concipienda est: Diximus jam ante, operationem esse finem, quæ si sit immanens ut intellectio aut volitio, objectum habet circa quod versatur: quemadmodum contemplatio versatur
circa Deum & cætera hujusmodi. Deus est sinis objectivus, sicut intellectio Dei sinis est formalis. Quanquam si verum fatendum est, non
tam duo sines quam unus ex utroque quasi con-

fatus habendus eft. Nam nec actus effe potest fine objecto, nec objectum nifi medio actu at-

tingi poteit.

Ex quibus facile intelligi illa divisio potest, qua finis dividitur in cum qui fit, & in cum qui obtinetur. His non producitur actione nostra, verum ei supponitur; quomodo divitiz suat finis homini avaro e quas tamen non producit actione aliqua, verum productas possidere conpit. Verum sanitas, & finis quem vocavimus formalem, à te fiunt.

Postrema divisio est in ultimum & non ultimum, de quibus in decurso plura: patchit, enim intentionem agentis immediate versari in aliquo sine proximo, alioqui nulla actio inchoaretur, Sed redeamus ad naturam finis diligentius

czaminandam:

Ut autem eausalitas finis melius intelligatur, de ejus escetibus primo disseremus: nam si si-nis est causa, escetus aliquos habeat necesse est: quorum alii sunt in ipsa voluntate, astua himirum illi inhærentes: alii vero extra eam, suntque actus imperati. Est vero in consesso apud omnes, finem causare actum aliquem voluntati ipsi inhærentem, qui actus erit cause si-nalis essessi, a quidem propriissem sie dictus. Hunc enim maxime omnium experimur. Verum in voluntate sunt plures actus. Quidam namque tendunt directe in sinem vel simplicites & secundum se, non vero ut per media aliqua consequendum, ut amor, seu simplex sinis volitio; alii vero seruntur in sinem per media quandam

dam confequendum, quemadmodum intencio-Amor vero & intentio de quibus egimus, non solum antecedunt electionem mediorum, quod eft in confesso apud omnes sed criam ipsius finis adeptionem. Alii funt actus voluntaris qui verfantur circa media, verum respectu ipfius finis, ut electio, consultatio : & ifti actus percinent ad ordinem intentionis ; quem excipit exequutio, quo nimirum ipfa media parantur. Tandem sequentus actus voluntatis circa finem jam adeprum, ut gaudium. In quibus dubium eft, quomodo actus illi, qui verfantur circa finem, possint dici effectus causa finalis. Philosophi omnes admittunt exequationem mediorum propriistime effe effectum caufæ finalis : procedic enim ex intentione finis talis volitio, respectu cujus medium eft Dico non quafi actiones inperatæ ad exequitionem non pertineant, fed quia in ipla volitione hoc maxime est perfpicuum. Neque hoe tantum, fed & mediorum eledio vere ca effectus finis. Nam hujufmodi electio est vere propter finem . ergo finis est ejus caufa vere in cam influens in fuo ordine. Nam quicquid à fine effentialiter pendet, five fit medium five quidpiam aliud, effectus eft caufa fis nalis. Neque hoc tantum dicendum, fed affitmandum porto, omnes actus voluntaris, qui anteredunt confequationem finis, efte effectus cause finalis. Admittunt enim intentionem. finis, seu denderium effe effectum, cum he proter finem, & a icujus gratia. De amore tamen fimplici iplius finis multi dubitant : nam. cum

.

10

r.

119

t, in the man, io

non supponat alium actum aut amorem finis a quo procedat, non est propter finem ; nec proinde illius effectus haberi debet. Dicendum tamen & ipfum fimplicem amorem finis effe illius effectum. Si enim homo, dum amorem elicit, propter finem agit; ergo fane amor talis, effedus erit caufe finalis. Dum enim homo fic amat, agit attractus quali à fine cognito ; quatenus scilicet finis est bonum quidpiam per se amabile. Amor fiquidem hic tendit in objectum cognitum, respectu cujus effectus dicendus est : nam bonitas objecti movet appetitum ad amandum se. Actus voluntatis qui versantur circa finem adeptum, ut gaudium, fruitio, sunt etiam effectus caufæ finalis. Pendent enim efsentialiter à fine, sive ab objecto bono, ab intellectu proposito. Nam gaudium omne est quafi actionis perfectio illam necessario confequens: ergo gaudium consequens finem adeprum, ordinatur ad consequurionem finis, ut ad finem quem perficit à quo effentialiter pendet, ac proinde ejus erit effectus.

Et bæc quidem de effectibus causæ sinalis voluntati ipsi inbærentibus, seguuntur illi qui extra voluntatem producuntur, qualescunque tandem illi erunt, si modo sint ex voluntatis imperio. Quod propterea dico propter actiones naturales, quæ non subsunt imperio voluntatis: ergo nec possunt este essecunta causa sinalis. Nam causalitas sinis (ut nunc quidem loquimur) est circa voluntatem: proinde actiones ez quæ non procedunt ex imperio hujus facultatis,

.

3

C

...

IE

C-

l-

·-

e-

t,

lis

ue

is es is. ii-

ıl-

tatis, illius effectus effe non poffunt : proinde idem est judicandum de his actionibus, quodde herbarum aliarumque rerum irrationalium Ratuendum: de quibus omnibus infra. Actiones omnes itemque effectus qui ex voluntatis imperio procedunt, propriissime sunt effectus finis. Si quis enim propter sanitatem ambuler, hujulmodi ambulatio pender essentialiter à tali fine, intentio tamen ab homine; nam ad hujufmodi actionem movet finis. Quin finis intentionaliter existens, causar seipsum ut realiter existentem. Finis enim causat, priusquam habeat existentiam aliquam actualem : nec enim est ea repugnantia in causa finali, quæ est in causa efficiente: hæc enim non prius causat quam in natura existat. At vero finis secundum diversas existendi conditiones seipsam causat : non tamen immediate, sed per intentionem, mediorum electionem, &c. Unde dicitur primus intentione, executione autem ultimus.

Hoc tantum obiter nota, actio imperata ut ambulatio, & elicita, ut volitio, quanquam Physice loquendo sint duz actiones, tamen moraliter considerando, & in ordine ad causalitatem sinis, habent rationem unius actionis. Nam sinem metaphorice voluntatem movere ad ambulandum, quanquam sunt duo, tamen adeo sunt connexa ut pro uno habeantur, & reputentur. Eadem ergo est causalitas sinis respectu actus interioris seu eliciti, & exterioris: hoc tamen discrimine, Quod exterior actus procedat à voluntate mediante interiore. Que ut melius intelli-

intelligantur, de caufalitate finis, feu ejus caufatione pauca dicemus : de causatione inquam proprie dica in actu fceundo. Quaftio fane ardua est & de qua multo facilius est statuere quid non fir, quam quid fit. Quemadmodum orgo in efficiente caula funt ifta tria, ratio agendi, effettus & demum ipfa caufalitas media inrer fuperiores, ità in fine funt ifta tria, ratio finalifandi, ( de qua mox ) effectus finis de quibus egimus, & ipfa finalifatio media, que dicitur effe id cujus gratia res fit. Caufalitas ergo finalis eft motio, ut loquuntur, metaphorica, que non prius existit, quam voluntas ipfa moveatur. Ac proinde non eft diftineta ab actuvoluntatis : nam quemadmodum una cademos actio prout ab agente fluit, est illius caufalitas. ut vero in materia recipitur, eft illius hidem caufalitas respectu forma ; ità cadem actio voluntatis caufatur, & à fine & à voluntate. Sed ut Auit à voluntate, est causalicas effectiva, prout vero est à fine, est causaliteas finalis. Hoc ramen diferimine, quod quarenus ell à fine, ell motio metaphories, manens ab objecto alliciente voluntatem. At modo priore est motio physica, manans à voluntate in genere causare metaphorice, quando amatur ab efficiente propter seipsum, & relique in ordine ad illum. Nam quemadmodum cognitio intellectus est ab bjedo & porentia intelligendi i ità & amof in volumare, eft & ab ea, & à fine : diversimode tamen, ut dixi. Bt hæc quidem eft COID-

communissima de receptissima fententia

Be hæc quidem eft ratio finis in actu, ut loquantur, fecundo ; reliquum est uz videamus in actu primo, seu ipsam rationem causandi finaliter ; hoc enim illud eft quod finem conftituit in actu primo. Quod dicimus effe bonitatem ; hac gnim fini prastat virtutem causandi. Nihil enim aliud est quod voluntatem potest allicere. Nam fi finis caufalitas eft motio metaphorica. motio autem metaphorica fit defiderium aut amor, certe conftat amorem & defiderium effe tantum boni. Unde & definitur bonum quod omnia appetunt. Eft enim contra omnem non dico rationem, sed & experientiam, malum qua malum appeti. Quomodo enim appeti potett'illud, quod tuz naturz diffentaneum eftetale autem est malum. Accedit quod volun as non potelt magis appetere malum, quam intellectus affensum præbere falfo. Quæ quidem non funt icà accipienda, quati voluntas non possir ferri in bonum apparens, aut quafi folum verum bonum moveat finaliter : nam reverada bono apparente est sufficiens ratio movendi : causa enim finalis causat media cognitione. Quantum ad cognitionem artinet, parinde se habet bonum apparens ac verum. Quanquam si subtiliter examines, & excutias id de quo agitur, videbis voluntarem semper moveri à vera bonitate, non tamen à veris bonis. Nam movetur voluntas ab honestate, delectione, &c. que vere funt bonitates. Deceptio omnis in hoc eft, quod delectationem applicamus iis rebus quibus non debebat.

,

debebat, ut eum voluptas quaritur in aliena conjuge. Quanquam itaque bonum moveat voluntatem, intelligendum tamen illud est de bono honesto & jucundo, qua per se bona sunt. Bonum utile est tale per habitudinem ad duo priora. Nam sinis propter se amatur, media vero in ordine ad illum: quod de bono per se intelligendum venit. Nam utile non est per se bonum nec per se amabile; ergo non potest causare sinaliter. Si ergo bonitas est ratio causandi sinaliter, ergo illa sola qua participant tali bonitate, id est res bona, movebunt sinaliter.

De ratione finis eft, ut iple propter le ametur, reliqua autem propter illum. Hoc eft, 'finis eft experibilis propter intrinsecam bonitatem quam in fe habet, non vero amatur propter aliud quomodo amantur media : que tantum funt utilia; bona vero utilia non funt talia vel appetibilia propter intrinsecam aliquam bonitatem, sed rarione finis intenti. Res quidem utilis, ut medicamentum, habet in se facultatem naturalem, respectu cujus utilis censetur ; ea tamen non est bona aut appetibilis nifi respectu finis intenti, qui in se bonus est. Proinde utile denominatur bonum, denominatione extrinseca à bonitate finis cui substat. Ergo medium non exercet causalitatem finis : nam non habet in se unde possit allicere voluntatem injiciendo amorem & desiderium sui. Quacunque ergo in natura res habet bonftatem intrinsecam qua allicere potest voluntatem, five fit lapis, five homo, five quacumque, aliud finaliter movere poteft, 3

n

12

3

.

-

ì,

11

tè

et

c

n

2

e

70

fir

Tantum in hisce omnibus consideranda venit convenientia, apperibilitas & hujulmodi reliqua,quæ sufficere possunt ad causalitatem finis. Quanquam non fit negandum, rem que fub una ratione medium est & ad finem ordinata, alia ratione effe finem, fi modo prædicas finis conditiones in se habeat. Sed privationes & negationes ut mors & hujusmodi, quanquam nullam in se habeant bonitatem, quia tamen sunt remotiones majoris mali, appetuntur. Remotio vero mali semper est propter bonum positivum, respectu cujus videtur medium esse. In fugiendo enim ejuldem rationis eft, effe malum & effe destructivum boni; nam sicut apperitur bonum, irà etiam remotio mali; quando ergo appetitur mors, id fit ratione alicujus magni mali, quod per mortem declinatur. Ex co enim quod aliquis summe amet fælicitatem, ac deteltetur miseriam per quam fælicitate privatur, qua tamen non cupit privari; appetit non effe, quo malum illud, nimirum miseriam, effugiat. Proinde ipsum effe & bonum, est ratio & fundamensum appairionis lyfino non cit. Non cite enim est appetibile, in quantum est remotivum mali : remotio autem mali est appetibilis in quantum ipsum malum habetur odio. Hoc veto ideo fit, quia bonum amatur. Nam effe substantiale non est simpliciter appetibile, nisi quatenuseft conjunctum debitis perfectionibus:per se enim sumptum est appetibile secundum quid. Si ergo effe humanum eit conjunctum privationi debitarum perfectionum, hoc est, si homo

### No W. Instantants

fit miler, aut triftis, simpliciter quidem est malum, quia opponitur bono simpliciter, (quanquam secundum quid sit bonum & appetibile) ideoque simpliciter sugiendum. Ac proinde non esse, inquantum removet malum, habet rationem boni, nec unquam appeteretur, nisi în ordi-

ne ad aliqued bonum.

Finis non potest causare nifi fit pracognitus. Quod ut intelligas, scito finis causalitatem effe motionem Metaphoricam fundatam in con-Sensu intellectus & voluntatis. Hic vero confensus non potest intelligi, fine harum potentiasum actibus. Cum enim non operantur nec movent, nec moventur. In ifto confensu necesse eft pracedere actum intellectus tanquam moventem, voluntatis autem subsequi tanquam motam. Quod ufque adeo verum est, ut etiamfi existat in natura finis, non vero fit apprehenfis, non pothe movere finaliter. Voluntas enim non potest ferri in incognitum. Ut enim voluntas aliquid moliatur, debet allici ab objectomedia cognitione. Quod non est ità accipiendum, qual coguitie for ratio formalic movendi finaliser, fed quia est conditio fine qua non; nam bonum non potest movere appetitum nifi cognitum. Non quafi voluntas feratur in finem fub effe cognito, ut hoc modo affequatur, fed quia tendit in reale effe ipfius finis. Nam qui intendit fanitatem, non cupit cognoscere tansum, sed revera ea potiri secundum proprium illius effe. Ac proinde cognitio non est ratio formalis finalifandi, led tantum conditio fine qua

n.

1)

DD

0-

in

i

m

-

3-

-

ec

-

n

n

.

0

dam :

non. Ratio enim finis est ejus bonitas & cor. venientia, que eft respectueflentie realis, non vero objectivæ, seu illius quam habet in intellectu. Nam fecundum illud effe moves fecundum quod satiat appetitum agentis : fetiat autem appetitum non secundum effe cognitum: quia non quieseit animes in cognitione finis sed in ejus adeptione & polleffione, & quidem juxta illius conditionem. Quod propterea dico, quia alius est finis qui actione tua producitur, alius vero qui non producitur, sed obtinetur à te sut de fine objectivo diximus. Ergo caufat finis nunc hoc, nunc vero illo modo: utrobique vero convenienter illius naturz, fecundum effe reale tamen. Sicut ergo approximatio causa efficientis localis, eft conditio fine qua efficiens non efficit : ità fane apprehentio ipfius finis & vitalis approximatio, eft conditio fine qua non poteft causare finis. Et ità quidem fe haber finis in agentibus liberis, quas quomodo it naocar in genibus naturalibus,

Et hæc quidem non videntur agere propter finem, cum media ad finem confequendum ordinare non possint. At contra omnes sentiune, naturam agere scilicet propter finem, ut restature Philosophus 2. Phys. 7. Cap. Hoc etiam docent brutorum actiones: at vero finis hoc non præstat nist media causalitate. Nam prosecto constat, agentia naturalia, ut ignem, borem, canem, non fortuito ferri in actiones proprias? sed ex insita propensione serri in definitas quas-

dam : lapis enim femper fertur deorfum, & ignis sursum : idem de arboribus rebusque hujusmodi viventibus statuendum est. Quod neceffarium est ad conflicutionem mundi tam admirabilem, ut agentia talia'ordinate functiones fuas obirent. Sed hoc jam difficile videtur quomodo talium agentiam intellectu destitutorum actiones fiant propter finem. Si ergo considerentur solum quatenus à suis propriis causis fiunt, ut calefactio respectu ignis, tum sane finis non habet locum principii caufantis, sed tantum termini : fed fi ezdem confiderentur non folum in ordine ad causas proximas, sed eriam in ordine ad primum agens, quod omnia dirigit & conservat, respectu hujus directionis & cooperationis fiunt propter finem. Nam quemadmodum: fagitta in certum scopum fereur, nec tamen in eum se dirigit, sed à jaculante dirigitur : idem de agentibus naturalibus dicendum puta. Atq; hinc ortum illud decantatissimum à Philosophis, opus natura est opus intelligentie horum agentium operations dunt, funt tantum propter terminum : ut vero funt etiam à Deo, funt propter finem. Ac proinde actiones cales sunt considerandæ manantes quafr ab adæquato principio, natura scilicet & Deo. Non quasi voluntas divina imperfecte moveatur, & dependeat à fine, quomodo humaha, sed quia longe perfectiore & eminentiore modo allicitur, fine ulla dependentia aut imperfecta caufalitate. Atque ex his facile conftat, varium istum or-

ganorum

ganorum apparatum, quem viventibus inelle videmus, uon tam effe ex materiz necessitate, quam ex fine determinato & certo sumendum.

In brutis major ratio cause finalis apparet. Quadam enim accurate multa cognoscunt & appetunt, ut in plerisque avibus, cane, Elephante videre eft. Constat tamen, bæc nec finem nec proportionem mediorum cum fine cognoscere. Non enim in fine cognoscunt propriam rationem convenientiz, propter quam est amabilis ; nec discernunt, utrum objectum est propter se appetibile, an vero propter aliud (talis enim operatio est natura intelligentis tantum,) verum aliquo modo apprebendunt finem, propter quem adipiscendum varias edunt operationes, & quidem ex tacito natura instinctu. Participant ergo bruta aliquo modo causalitate finis, imperfecte tamen : ac proinde dicuntur ferri in finem materialiter potius, quam formaliter sumprum : hoc est non ità moventur, ut possint unum in aliud ordinare : nec aliquid appetere propter fe.

### Caput XII.

De Fine ultimo.

On agitur hic de fine ultimo in ordine ad bonos mores quibus paratur, quod Ethicorum proprium est: verum quatenus primam causandi rationem in suo genere obtinet. Si non datur processus infinitus in finibus, necesse est dari unum aliquem ultimum finem, ad quem omnia

omnia ordinantur. Que ut intelligantur, repetendum ex superioribus est, dari unam causam efficientem cerum omnium, & quidem propter finem operantem. Si ergo rerum omnium primum efficiens, produxit hac que videmus ob cerum aliquem suom (quod necessario fatendum est, si modo primum efficiens intellectuale sit ) necesse superiorim est, sinem est, si modo primum esticiens intellectuale sit ) necesse sances fances, sinem illum intentum à prima causa esse altrimum, & unum. Dico unum, quia non est probabile primam causam plures sines ultimos adaquatos sibi proponere: imprimis cum multitudo finium potius sit imprimis cum multitudo finium potius sit im-

perfectionis quam perfectionis.

Ultimus finis concurrit cum primo efficiente, adeo, ut quemadmodum omnia pendent ab uno principio effectivo, quanquam divertifsima inter le, ita & uniantur in uno ultimo fine, ipfonimirum Deo. Finis fundarur in bono, ut diximus : quod ergo maxime bonum est, maxime etiam causabit finaliter. Tale autem bonum est intrinseca entitas ipfius Dei : nam potissimus finis agentis est maximum illius bonum, quod in primo agente non est aliud ab illius essentia : Atque hoc maxime declaratur ex illo vulgato axiomate, ordinem nimirum finium effe secundum ordinem agentium : nam quo agens eft perfectius vel universalius, co incendir perfectionem vel universaliorem, vel universaliorem finem : quare cum Deus fit universalissimum agens, talem eriam habebit & finem: quæ enim fecit, ex amore fui fecit.

Verum

26

ni

D

uli

der

fin

dor

dia

alit

con

gen

Verum an finis ultimus concurrat cum finibus particularibus ad caufandum finaliter, res sane dubia est. Si finium causalitas est respectu agentis, negandum non videtur, quin finis ultimus eo modo concurrat cum aliis finibus, quomodo causa efficiens cum particularibus agen-

tibus.

1

0

r

S

d

0

-

n

n

m

Confrat vero, actiones caufarum particularium effective etiam procedere à prima canfa ; quam diximus immediate concurrere cum omni actione cause secunda. Ergo ba actiones quacenus procedunt à prima caufa, catenus funt ob aliquem finem. Nam prima causa agit per intellectum & voluntarem : intendit ergo finem nobiliori modo quam inferiora agentia: proinde omnis Dei actio transiens causatur ab aliquo fine per fe primum intento. Ergo Deus ut phimus finis immediate & per fe influit in omnem actionem creatura quatemus ab ipfo eft, Omnis figuidem actio entis finiti immediate fit à Deo propter finem operante; ergo ab codem un ultimo fine. Omnis enim finis influit & quidem immediate in eam actionem, que propter finem directe ab agence instituitur. Sin autem confideres actionem creatura, quarenus immediate ab ea fluit, hæc inquam non semper causatur ab ultimo fine, nifi forfan remote, & virtualiter : quod in confesto est apud omnes; quodq; conspicue pater in agentibus naturalibus, qua aliunde diriguntur ad fines fuos, ut patuit. Agentia vero intellectualia, ut homo, interdum in actionibus fuis immediate moventur ab ultime

ultimo fine, quem intellectu satis appreben-

## Caput XIII. De Causa exemplari.

The funt illa quatuor causarum genera. de quibus paffim Philosophi : priusquam autem ea inter se comparentur, non inutile erit aliquid de idea-seu causa exemplari commenta. ri. I dez nomine non intelligo naturam aliquam abstractam & reapse ab inferioribus separaram, quod Platonem censuisse Aristoteles serio credit, fed exemplar internum intellectum tuum informans. Artifex enim domum moliturus quampiam ejus imaginem, animo præconcipit: imago ifta zdificandz domus, exemplar eft & idea. Definitur exemplar, forma anime conce. pta, quam effectus imitatur, ex intentione agentie determinantie fibi finem. Postrema verba adduntur propter effectus cafuales, qui non fiunt ex intentione, etiam & repræsentent hanc aut illam imaginem. Atque hinc concludunt scholaftici doctores, rerum natura constantium ideas & exemplaria effe in menta divina : nam quanquam una res naturalis producat aliam. quia tamen intellectu destituitur, non potest habere in se ideam alterius rei. At vero Deus & intelledualis eft, & vera causa rerum naturalium : exemplar enim non est forma speculasiva, sed practica. Quanquam igitur homo polar animo concipere formas reprafentantes el fectus

n-

ra,
am
rrit
tz.
am
rrit
tz.
am
m,
areunu
rus
it:
&ce
endeam
um
teft
eus
teft
cus

fi ci

e tri i je fe n ja gu phi phi abi Ove que re te di

fectus naturales, quia tamen eos nequit produ-

plaria.

Aliter se res habet in artificialibus, quorum exemplaria funt in mente humana. Nec hoc tantum, sed & homo habet sufficientem virtua tem es producendi. Et hæc quidem ab omnibus tanquam vera & manifesta conceduntur. Non item illud : an scilicet idea fit in intellectu subjective an objective : Hoc eft, an idea vere informet intellectum eique inhæreat, an vero tanrum objiciatur intellectui. Quidam enim admittunt effe conceptum formalem, quidam objectivum. Sed fi officium idez eft, determinare actionem externam intellectualis, agentis dirigere ad rerum terminum, us non temere erret, mensurare & quali regulare rem factam, effe principium formale cognitionis: Si inquam hac funt exemplaris munera : fatendum elt exemplar effe conceptum formalem. Nam ficut res naturales determinantur per suas formas ad actiones, ità agens intellectuale per formam fibi proportionatam dirigitur ad suas actiones. Quod non fierer fi idea effer conceptus objectivus. Hic enim conceptus non dirigit intellectum : directio fiquidem ifta nihil eft aliud quam actualis mentis repræsentatio, oftendens quid, & quomodo agendum fit. Si enim effet res facienda, aut conceptus objectivus ejuidem rei que facienda est, quemodo diriger, aut determinabit ? Be entin potius illud ad quod fir directio seu actio, nec est res à se imitanda, sed poting

potius facienda. Quid, quod idea sit vera cau sa rei : sed res facienda, seu conceptus objectivus rei faciendæ non potest esse vera causa suæ ipsius ut factæ.

Receptum est ab omnibus, ideam concurrere ad proprios effectus in aliquo genere caufæ:nam agentia intellectualia quanquam ad actiones suas determinentur à voluntate, quantum ad actus exercitium, tamen quoad specificationem & directionem determinantur ab intellectu conceptibus suis informato. Sed in quo genere cause hoc fiat, videndum jam est. Sed & hoc constat, ideam nec materiam, nec finem effe, nec ad eas reduci. Causalitates enim harum causarum adeo diversæ sunt ab exemplari, ut nihil commune habere videantur. Materia concurrit ad caufandum ut potentia paffiva recipiens formam, fed idea ut forma determinans actionent agentis. Finis autem injicit sui desiderium. Qua rationes sunt admodum diversa. Quastio omnis est de forma & efficiente utrum huc revocari possit? Nam revera non potest constituere peculiare genus cause distinctum à reliquis Quanquam enim idea dicatur forma, non intelligitur interna sed externa. Forma enim substantialis intrinscee constituit rem: at exemplar nec hoc præftat, nec aliquid simile aut analogum. Dicitur quidem exemplar forma, quit extrinsece repræsentat, aut etiam movet ad faciendum fibi simile. Religuum en, ut dicamus exemplar pertinere ad caufam efficientem. An à Philosopho habetur principium efficiendi, le

fu

fo

cie

tri

mu

die

tui

ma

mu

ftri j

fatr

nibu

fa

rus

G-

ere

nes

em

au

nere

hoc

nec

ula-

uhil

urrit

for-

nem

Qua

om-

oca-

tuete iquis intel-

Sub-

mplar

nalo.

ad fa-

amus

. An

di, fel

213

ars nihil molitur nisi mediante idea, repræsentante objectum seu rem faciendam: quomodo dicitur domus exterior sieri ab interiori: aut sanitatem in ægro sieri à sanitate in mente medici. Quod si voluntas movens potentiam motuicem revocatur ad causam efficientem, eadem de causa & ars, tanquam dirigens eandem potentiam, ilthuc pertinebit. Ars ergo & exemplar constituunt causam efficientem ut proxime aptam ad agendum.

Ex quibus constat, triplex illa forme distincio, in formam à qua, ex qua, es ad quam: que sunt diverse habitudines ejusdem forme diverso respectu considerate. Aqua est habitudo essicientis: ex qua habitudo cause, formalis intrinsece: ad quam causa exemplaris de qua agimus. Nam forma ignis, quatenus ab ea procedit alius ignis, est forma à qua : sed qua consti-

tuit ignem genitum, est forma ex qua.

Quatenus vero ad illius fimilitadinem fir forma in genito, est forma ad quam. Sed postre-

mum istud non satis commode dicitur,

# Caput XIV.

De Comparatione causarum cum suis effectibus.

P Otest effectus comparari cum omnibus caufis simul sumptis, vel cum singulis, quod nostri jam est propositi. Nam priori modo constat non poste effectum persectiorem esse iis omnibus simul sumptis, cum nihil persectionis six

G 2

in

in eo quod in suis non contineatur. Sin vero comparetur effe dus cum singulis, magis apparebit comparatio quam inftituimus. Et primo effectus, ut canis, homo, nobilior est aut sua materia aut forma seorsum sumptis, non vero unitis. Nam homo non continet tantum materiam, fed & formam cujus respectu superat materiam. Nec tantum formam, sed & materiam cujus respettu res est multo prastantior quam Tola forma. At fi comparetur effe aus idem, ut homo, cum utraque parte fimul fumpta, tum neceft perf. dior nec imperfedior:eft enim una eademque res : hujulmodi enim effectus non distinguitur re à partibus simul unitis. Si effcaus comparetur cum efficiente, alia erit ratio, ut mox conflabit : efficientium enim quadam funt principales, quædam instrumentales, Si itaque effectus comparetur cum causa instrumentali, ea est longé nobilior : Nam instrumentum elevatur ad effectum se nobiliorem: perfectio enim effectus non manat ab instrumento cui non affimilatur, sed à causa principali : Hæc vero nunquam est ignobilior suo effectu, quanquam sæpe contingit eam esse nobiliorem, ut in causa zquivoca videre est. Hzc enim non eft ejuldem rationis & natura cum effectu: proinde eum non continet ut loquentur formaliter, sed eminenter : at univoca causa & effectus sunt perfectione & nobilitate aquales inter le. Si comparetor effectus cum fine, considerandum ante omnia, finem movere Meuphorice : proinde non esse necesse ut esse su-

tur

æd fuo

Her

qua

tali

a-

10

ua

TO

3

rat

ri-

ior

tus

eta,

m tus

Si

ra-

uzi-

les.

tru-

tru-

em:

tru-

ipa.

d-

obi-

Hzc

CHM

ntur

12 &

uales

cen-

lett-

is fu-

num,

es contineat, aut formaliter aut eminenter. Ut ergo caufet, qualiscunque ratio boni sufficit : ac proinde si voluntas sit ordinata, finis nobilior erit finitis : sin vero inordinata, non item. Sæpe enim nobilissima actiones vilis alicujus rei causa à nobis exercentur. At si servetur naturæ ordo, finis debebat esse longe nobilior : hic enim est propter se expetibilis, media autem in ordine ad talem finem. Quod maxime habet locum in ultimo fine, qui aut implicite aut explicite, ut loquuntur, ab homine appetitur, qui nobilior est longe omnibus iis qua ad illum referuntur. Sin vero examines actiones rerum naturalium præcise quæ ab iis manant, ut motum lapidis deorsum, qui instituitur propter conservationem ejufdem ; aut si actiones inservientes speciei conservationi ponderes, ut cum ignis generat ignem ; in utrisque hisce actionibus finis nobilior & perfectior eft iis, que ad illum ordinantur.

Sed videamus tandem, an causa omnis sit esfectu suo prior? Quod attinet ad causam efficientem, ea est interdum prior tempore suo effectu. fi confideretur in actu primo, scu quoad vimagendi : dico in actu primo : nam li consideretur in actu secundo, fimul sunt tempore. Irà ædificator tempore præcedit domum; nec enim suo estectu indiget ut sit, proinde ante eum exi-Rere potes. Verum fi ædificator consideretur qua zdificans, in actu nimirum secundo, cum talis fit per zdificationem, actionem nimirum transeuntem, actio autem suum habeat termi-GI

num, qui effectus est agentis : hinc fit ut zdificator in actu simul sit cum effectu. Quod vero ad prioritatem naturæ attinet, in confesso est omnem causam, sed efficientem maxime, esse talem. Confistit autem hac prioritas in eo, quod effectus pendeat à sua causa non autem contra ; atque hoc prioritatis genere præcedit anima suas facultates, fol lucem, &c. Finis ad caufandum cum non femper requirat existentiam, certe non præcedit, fed potius fequitur effectus suos : fi vero sit finis qui acquiritur tantum, hoc est, qui non fit tua actione, quemodo opes finis funt avaro, tum necesse est præcedere : quantum quidem ad elle iplius finis, leu in actu primo. Nam & confideretur in actu secundo ut caufans, tum quidem simul est tempore cum ultimo effectu, non vero primo. Primum enim in intentione eft ultimum in exequatione. Et hac quidem sunt intelligenda de prioritate temporis. Nam quod ad prioritatem naturæ,inficiandum non est quin prior fit, quarenus est independens ab effectibus suis, non autem contra Materia non est prior tempore suo effectu, licet si consideretur hæc aut illa forma, prior sit ea tempore, non tamen absolute, seu collective intelligendo omnem formam. Hæc enim caula ejus eft natura, ut non possit existere nisi actu causando; materia enim naturaliter non potest else fine forma; ac proinde talis causa & estectus sunt tempore simul : nec ulla prioritas ihic intercedit nisi naturæ: quæ quomodo se habeat supra vidimus. Eadem quoque eft formæ ratio, quæ nunquam.

ero

cft

fle

od

a :

125

ım

on

: fi

iup

int

10.

u-

ti-

in

æc

is.

m

ns.

ia

fi-

e,

lo

1 -

;

ne

10

it

nunquam tempore præcedit effectum, sed cum so simul existit. Nec enim potest esse sine materia, ac proinde nunquam sine suo essectu. De prioritate naturæ difficile sane est statuere, quia forma non potest esse quin informet: nisi dicas ideo priorem ob dependentiam essectus ab ea : hoc enim modo compositum videtur posterius tum forma tum ejusdem informatione. Concipitur enim compositum resultans ex informatione causa.

Atque ex hisce patet, substantias naturales pendere ex omnibus causis à nobis explicatis: nam constant materia & forma tanquam causis internis. Nec enim materia est sine forma, nec contra. Nec potest forma induci in materiam nisi ab agente propter finem operante. Eadem elt & accidentis ratio. Requirit enim materiam & cateras causas externas. Substantia immateriales carent quidem materia & forma, non vero efficiente aut fine, quæ si vera sunt, nullus est effectus in natura unica tantum constans causa; si enim effectus est, aliunde est productus: requiritur ergo minimum efficiens & finis. Et lane quecumque constant materia & forma, habent necessario alias causas. Sed non necesse elt ea quæ habent efficientem & finem, habere materiam & formam, ut in intelligentiis videre eft. Unaquæque harum causarum totalis eft in suo genere : sufficienter enim omnem causalita. tem adhibet in eo ordine necessariam : unaque que enim habet causalitatem diverse rationis ab alia, nec possunt concurrere inter se aut permisceri. G 4 Caput

## Caput X V.

#### De comparatione caufarum inter fe.

E T hæc quidem de causis cum effectibus col-latis: reliquum est ut eas inter se comparemus, internas nimirum cum externis. Neque boc tantum, sed unam internam cum alia. Si ergo comparentur priori modo, internæ cum externis nimirum, sane illa imperfectiores sunt, non tantum in modo essendi, sed in ipsa causalitate. In genere enim entis caula intrinfeca, imperfect & incomplet & funt, non item efficiens & finis. Quo enim hæ causæ perfectiores. fuerint, eo magis causare aptæ sunt in suo ordine : nec ullam involvunt in causalitate imperse-Rionem. Accedit quod interna habeant tantum locum in corporeis: externæ vero non tantum in corporeis, sed etiam in incorporeis, Deo nimirum & intelligentiis. Quod fi hæ caulæ inter se comparentur, internas volo, forma eft nobilior non tantum in genere entis & modo el. sendi, sed in ipsa causandi ratione. Hoc ità se habere in forma substantiali manifestum est. Hac enim plus a chualitatis habet, eftque omnium operationum principium in composito. Dico in composito, quod constat materia & forma : nam si comparatur materia cum forma quoad caulalitatem, major est dependentia formæ à materia, quam materiæ à forma, quæ tantum est à posteriori, cum altera dependentia sit à priori: quanquam quoad essentiam nobilior fit forma, quam materia. Eadem eft accidentis, ratio,

catio in composito accidentali, quod magis pendet ab accidente quam subjecto sustentante: quanquam subjectum, cum sit substantia, nobilius multo sit forma accidentali.

Finis & efficiens cum sepissime concurrant, si in genere entis comparentur, altera causa alteram nobilitate non excedit. Nam, ut dixi, sæpe in idem coincidunt, ut in primo ente vidimus. Nam quod ad causandi rationem, paulo alter sentiendum videtur. Et primo quidem utriusquas causalitas perfectionem significat, diversimode tamen: nam causalitas efficientis nobilior videtur, cum sit realis & shysica cum communicatione essentia quam accipit essectus. Finis autem allicit voluntatem injiciendo desiderium sui: quod non videtur tam præstans ac nobile officium esse, etiamsi dicatur causa causarum:

in esime,

e,

i-

es.

i-

1 -

1-

0

1-

)-

1.

ſe

ł.

1-

0.

12

æ

ia

or

is,

Quanquam si in effectibus comparentur, zquales sint: quod in primo efficiente videre est. Atque ex ista dependentia mutua factum est, ut caus dicantur sibi mutuo caus esse. Quod indefinite intelligendum est eo quo dicemus modo. Et primo quidem materia & forma caus internæ sunt sibi mutuo causa. Nam forma substantialis & accidentalis pendent à materia & quoad esse & quoad sieri: è converso, forma substantialis materiam actuat, & persicir. Sine qua actuatione non potest materia naturaliter existere: materia enim retinet suum esse media informatione: forma ergo est causa materiz qua formata est. At vero materia simpliciter est causa formæ: Nam per suum

G. 5.

elle.

esse directe & per se causat esse sormæ, ità utnon possit concipi esse aliquod formæ præsuppositum, sed omne esse causatum est à materia,
cum tamen materia sit præsupposita formæ substantialis; ex ejus enim sinu educitur. Eadem

est formæ accidentalis ratio.

Finis & efficiens sunt sibi mutuo causa secundum idem. Et primo quidem finis quem intendit efficiens, non est efficientis causa : supponitur enim efficiens quod moveri debet : sed illius causalitas tantum : nam excitatur efficiens à fine ad agendum. At vero idem finis secundum esse est effectus agentis : forma enim movens naturale agens, est actionis illius terminus. Nec hoc mirum eft, cum, ad causandum finaliter non requiratur actualis existentia, sed effe taneum apprehensum. Et quia forma & finis coincidunt, hine fequitur materiam & finem fibi invicem causas effe. Nam forma non tantum est: finis generationis, sed ipsius materia, materia enim est instituta propter formam, tanquam proprium finem : ubi duæ hæ caufæ coincidunt in idem numero. Sed si forma & finis proprie fumantur, vel ut eft finis generationis, vel ut ordinatur ad operationem tanquam finem ; priori modo funt idem numero, ac proinde forma non erit finis forma i nisi velis fateri idem sibiipli formam effe, ac seiplum causare. Si posteriori modo examines, quatenus nimirum forma ordinatur ad operationem aliquam vel formam. aliam : tum fane forma respectu illius, non exercet causalitatem formalem, sed vel materialem,

ut-

)-

3.

n

-

IS.

n

C

r

-

1

vel efficientis. Causa efficiens habet mutuam causalitatem cum fine, non vero cum materia aut forma. Nam si efficiens vere producit formam, non potest ab illa causari in genere causa formalis: & si aliqua forma constituat compositum formaliter, potest ab eodem effective esse. Nam causa efficiens supponitur existere. Non potest ergo formaliter constitui per formam quam efficit. Idem de materia judicandum est. Nam si efficiens producat materiam, non potest ab eadem materialiter causari.

THE MARKS SHOW A STREET

and admitted and account of a new rest to hell a direction of the contract of a new rest of the million is the first open that the contract of the contract of the contract of the contract of the theory and the contract of the contract of

en and a company of the second second

หนึ่ง นี้ รับเกีย**ง**เการับกับสามารถ นัก การกระ คุณสามารถการเการ์

e college to

named and a silve men INS.TH

# METAPYSICARUM

Liber Quartus.

Caput I.
De Entis divisionibus.

Actenus de parte communi Metaphysicæ; sequitur jam propria, quæ non amplius considerat ens qua ens, sed descendit ad illius species, quatcnus permitrit abstractio Metaphysi-

ca. Sed ut, quad volumus dicere, melius intelligatur, varias entis divisiones proponemus. Prima & intima entis divisio est in finitum (intelligo ens reale non autem rationis. ) Non est hic intelligenda finitudo molis, que confequitur quantitatem : sed finitudo essentiæ & perfectionis : quafi dicas quoddam est ens habens effentiam & perfectionem limitatam: quoddam vero in entis genere ek illimitatum, hoc eft, habet perfectionem nullis finibus circumscriptam: illud eft creatura; hoc verus Deus, Diviño hac non convenit enti respectu alicujus attributi vel passionis, qualis illa est, qua dividirar in unum & multa, que consequitur ens non qua ens, sed qua unum; fed convenit illi immediate, respectu effentiæ aut perfectionis. Quanquam autem variz possint institui divisiones juxta universales, nulla tamen est cujus membra magis inter se difent : fi enim dividas in substantiam & acci. dens,

dens, absolutum & relatum, sane membra nontam distabunt, quam finitum & infinitum.

Eadem divisio aliis modis, sed eodem redeuntibus, instituitur. Ut fi dividas ens in ens à. fe, & ens ab alio: prius illud eft ens infinitum, ficut posterius finitum. Dividitur etiam in ens per essentiam, & participationem. Illud est quod existit ex vi suz essentiz, nec aliunde accipit effe per productionem : hoc vero, quod. aliunde fit, quod creaturæ proprium eft : creatura potest concipi non ut actu existens, sed. tantum potentia: at vero Deus non concipitur vere nifi actu existens : habet enim suum effe ex necessitate estendi. In idem recidit divisio in creatum & increatum ; hoc enim pofterius eft ens per essentiam. Solet dividi ens in ens omnino actuale, & potentiale. Illud eft actus purus. carens omni potentia passiva, quod Dei proprium est. Hoe vero est, quod habet potentiam. passivam, compositionem & reliqua imperfectionem arguentia: imo quod non exiliti, potest tamen existere. Posttemo dividitur in necessarium & contingens; quæ divilio non eft fumenda in ordine ad effectium, quasi dicas, quædam est causa necessario agens, quædam libere ; sed in ordine ad essentiam : quoddam est ens indefectibile, quod hulla in re deficere poteft, ut Deus: quoddam vero defectibile & contingens, ut creatura : omne enim qued potest non esse, est contingens. Quanquam enim coeli, & intelligentiz non habeant internum fuz corruptionis principium ; tamen quia effentia lua priva-

- - - t

S

:

C.

1:

1.

ri possunt, contingentes dicuntur. Ex quibus constat, ens infinitum esse per essentiam tale, esse necessarium, esse actuale, esse à se, esse increatum.

Ergo finitum & infinitum paffiones funt quantitatis. Nam in corporibus ea funt finita, quæ certum terminum consequuta sunt. Quia vero hie terminus varius & multiplex est, aliz enim res aliis sunt majores aut longieres, aliæ vero minores, ità ad declarandam entitativam & effentialem rerum persectionem, concipimus quandam quasi latitudinem perfectionis, in qua funt varii gradus. Prout ergo unumquodque. habet gradum perfectionis natura luz debitum, limitatum & finitum dicitur : quafi dicas, hujusmodi ens, ut homo, habet quidem perfe-Ctionem bi debitam, quæ humana cum fir,non includit alienam perfectionem, ut caninam. Proinde bujusmodi ens vocatur finitum : sed quia ens finitum & creatum aliunde participat fuum effe & perfectionem, concipimus ens quoddam continens in se omnem perfectionem poffibilem, hoc vero eft ensinfinitant quod vel formaliter, vel eminenter continet quicquid eft perfectionis in latitudine entis. Et hæc quidem infinitas non eft extensiva, fed intensiva; effe vero tale aliquod ens, postea constabit.

Divisio ista adæquata est, nullum est enimens, quod non contineatur sub alterutro membro: nam quod quidam excipiant relationes, & modos entium, nihil est: si quis diligenter examiner, videbit plane contineri sub alterutro

membro.

membro. Superest ut videamus, qualis sie divisio: univoca, an vero analoga? sed quia hoc ante à nobis discussum est, non est quod actum agamus, vide eap. 6. lib. 1.

# Caput II. De Ente infinito seu Des.

P Erlequemur ergo species entis, initio facto ab ente infinito ( quod diximus effe ens per effentiam, & à fe effe ), id eft ab ipfo Deo primario nimirum objecto. Ob hujus confiderationem disciplina hac vocatur Theologia naturalis : nam quicquid naturaliter de Deo sciris potest, hic explicabitur : miffa facientes ea,qua revelatione nobis innotuerunt. Quia vero prima quæstio est an sir, videamus an sit tale aliquod ens? Nam effe Deum, non eft per fe manifestum, demonstrandum propterea nobis est :: nec refert quod omnibus gentibus quantumvis barbaris insit quadam de Deo notitia : hac enim potius est traditio per manus accepta, quam demonstratio constans. Certum itaque eft, effe Deum aliquem, id eft, ens infinitum probari poste ratione naturali; difficultas totain eo versatur, an probari possit medio Physico, an vero alio? Nam quidam purant, officium hoc effe Physici, per motum videlicet , alii vero putant, effe Metaphylici. Physici arbitrantur, ex illo principio, omue quod moveme, ab alio movetur, convinci non folum intelligentias effe separatas à corpore, sed & dari unama dequain aliunde.

i

aliunde independentem, quam nos quærimus. Nam motus celi zternus aliter non constaret. Principium hoc à motu sumptum non est contemnendum: est enim admodum probabile: verum inde cognoscitur intelligentia aliqua separata, non autem primum ens. Nam si dixero, primum mobile aliunde moveri à substantia immateriali quidem, sed que aliunde etiam esse fuum habeat, non sane evicero este aliquem Deum. Nam motus cœli ducit tantum ad confusam cognitionem intelligentiarum, aut naturarum à corpore separatarum, non vero ad Deum. Proinde rectius ii philosophari videntur, qui putant demonstrationem istam ad Metaphylicam pertinere : quæ licet habeat varia media ad hoc probandum, nullum tamen est aut efficacius aut pulchrius eo quod sumitur à productione vel creatione.

Constat enim, ens illud quod est per participationem, aliunde habere esse, nec ex vi sua existere. Quod producitur aut sit, non est, quod autem producit, est. Quemad modum autem Physicus dicit, quiequid movetur, aliunde movetur; Ità Metaphysicus, quiequid sit, ab aliosit; nam nihil seipsum producit. Quod producit, supponitur esse; quod autem producitur, supponitur non esse; impossibile autem est, idem simul esse son esse; nec in ipso non esse concipi potest virtus ad se producendum. Principium ergo istud evidentissimum est; quo posito potro canius. Cum itaque omae ens sit sactum aut. non este cum, nec in entibus sactis procedi

. . . .

. . . . . . . . . . . .

d

0

0

possit infinitum : factum enim ab alie est fa-Aum : hoc autem vel est ab alio, vel à se : si hoc dicas, habeo quod volo : sin illud, iterum redibit quæftio. Proinde fiftendum eft in co quod aliunde non eft. Nam fi quæ facta funt, habent efficientem sui causam, hæc alia non erit ab ente quod est & à se & per essentiam. Quod quidem ens cum fit necessarium & efficiens caula aliorum entium, debet effe unum in natura. Hoc autem est esse Deum (nomine Dei hoc loco intelliguntur nec nulla ejus attributa, nec omnia, sed concipitur ens quoddam nobilissimum, reliqua omnia perfectione superans & quorum caufa est efficiens, cui ob excellentiam lummam cultus à nobis debetur ). Proinde ad demonstrandum effe Deum, non sufficit effe ens necessarium & à se, sed porro unicum esse in natura. Quod quanquam à posteriori demonstrari possii ex universi pulchritudine, ordine, gubernatione : tamen aliquo modo à priori idem tentabimns, bunc in modum. Constat, Deum effe ens necessarium & à se : constat etiam, singulare seu singularitatem non multiplicari ; natura communis inest quidem pluribus inferioribus in quibus multiplicatur, at vero natura fingularis ut Petrus, est indivisibilis in inferiores naturas; quæ nullæ funt. Quodeunque ergo ens est per se necessarium, habet necessitatem. essendi, inquantum est hoc singulare : ens ergo necessarium non est multiplicabile, nec possuns esse plura uno. Nam si singulare non est multiplicabile, ergo quod convenit rei qua fingularis

eft & hæc numero, non potest multiplicari. Si ergo ens necessarium non est necessarium, qua singulare & individuum, singularitas non est per se necessaria enti necessario qua tale. Ergo aliunde pendet. Hoc autem absurdum est. Namens necessarium debet este tale qua est actu, est autem actu qua singulare. Singularitas ergo debet ei convenire ex intrinseco: quod si verum est, non potest ens necessarium multiplicari. Quemadmodum si homo ex intrinseca sua natura contraheretut ad Petrum, vel adserret secum singularitatem Pauli, non posset multiplicari in multis.

Brgo quanquam Deus habeat naturam maxime cognoscibilem, ea tamen nobis non innotefeit, nifi demonstratio à posteriori instituatur. Nam illius effentiam prout in se est, non concipimus, fed tantum prout repræsentatur in creatutis, & effectibus : qui ramen omnes deficiune à perfectione divina. Quanquam ergo nihil: simplicitet à priori de Deo demonstrari potest. ut constat, nihilominus cognito uno attributo à posteriori, seu ex effectibus, possumus colligere aliud à priori, juxta tamen nostrum cognoscendi modum, eliciendo nimirum unum conceptum ex alio. Ergo eum conftet Deum effe, videamus porro qualis sit. Quia vero veritatis disquisitio nititur quibusdam principiis, & quafipostularis; idem nobis hoc loco faciendum videtur. Supponimus ergo tanquam fundamentum futura disputationis, & principium corum que de Deo demonstrantur, Deum effe ens per clentiam.

Si

na Nt

go

R

20

m

rL

2 e-

li-

1

e-

m.

1-

2-

nt

il:

t,

to

i-

e,

is

G

i-

1-

n

er

essemiam & ens necessarium : quo posito attributa ejus videamus.

# Caput III.

## De divina perfectione.

PErfectum illud est cui nihil desicit : hoc autem potest dupliciter intelligi, privative nimirum et negative. Illud est, cui nihil deest ad
integritatem debitam, quomodo homo persectus est, si ei nihil desicit, quod sibi à natura
debetur : impersectus contra erit, si careat manu, aut pede : non tamen dicendus est impersectus si careat persectione canina, aut angelica.
Hoc autem est, cui nihil deest persectionis possibilis. Illud ergo ens est hoc modo persectum,
cui omnis persectio ità debita est, ac necessarioinest, ut nulla omnino abesse possii, nec negative, nec privative sumpta : utroque autem modo
Deum esse persectum demonstrabimus.

Et primo quidem constat, Deum esse persecum, ut ità dicam, privative : hoc est, non carrere aliqua persectione debita sibi : Si enim est ex se seu per essentiam, hoc est, si aliunde non est sactus, habebit quicquid sibi deberur : nam cum sit ens supremum & independens, sicut à nullo habet esse, ità & à nullo privari porest : nisi sorsan assersa, eum seipsum privare aliqua persectione : quod repugnat communi sensui, cum omnis res quantum potest, propriam persectionem non tantum apperat, sed & retineat. Accedit, quod cum Deus sit ens simplicissis-

mum,

mum, ut conftabit, non poteft aliqua parte, ut fic dicam, aut gradu fuz perfectionis privari. Neque hoe tantum modo Deus est perfectus, sed & illo alio, nimirum eum includere omnem perfectionem poffibilem : hæc enim eft aut creata aut increata : si illud dixeris, fateberis eam effe à Deo : omnis enim perfectio effectus neceffario est in caufa. Cum ergo Deus sit omnium causa, habebit in se omnem persectionem creatam. Si fit increata, tum vero illius propriaerit. Nam cum fie primum ens, erit & perfectiffimum : includet ergo omnem possibilem perfectionem. Nam primum ens causalitate, & essondi necessitate, debet & perfectione primum effe, Antia . m alia eo funt magis aut minus perfecta, que magis aut minus accedunt ad hec primum ens : in qua rerum inaqualitate non porest procedl in infinitum : fistendum ergo erit in aliquo ente, quod aliorum lit prima quafi mensura in perfectione. Dico in perfectione, non tamen qualicunque, sed ea, que contineat in fe perfectiones omnium entium inferiorum, non figilatim tantum, fed & collective sumprorum.

Quod non est ità accipiendum, quasi primumens contineat persectionem rerum creatarum comodo quo ipsis inest: quasi nimirum contineat persectionem canis eo modo quo in cane aut lapide est. Sunt enim duûm generum persectiones, quadam secundum quid sunt tales, quadam autem absolute. Illa semper sunt conjuncta cum aliqua impersectione, sicut substanjuncta

tia finita habet imperfectionem, cui admiscetu quali aliqua imperfectio: substat enim accidentibus. He autem nullam involvunt imperfectionem in genere entis, nec opponuntur etiam aliis perfectionibus: & ha creduntur effe in Deo formaliter, quia in suo formali conceptu nullam impertectionem, sed potius puram perfectionem involuunt; inde melius est eas habere quam carere i imo nihil excellentius iis excogitari potest. Aliz illa persectiones non pertinent ad) primum ens, sunt enim limitatæ, ac proinde formaliter non constituunt primum ens : sed continentur in eo eminenter & virtualiter, non veto formaliter. Quomodo lux continet calorem non formaliter, sed eminenter. Hoc est habet perfectionem superioris ordinis & rationis, que virtute continet quicquid est in inferiore perfectione. Quod dico, optime intelligetur, fi productiones rerum videas : hoc est, in Deo non est natura lapidis aut leonis, est tamen virtus excellentior, qua producitur & lapis & leo. Est enim in co eminentissima effentia, virtus, & perfectio, qua rebus omnibus suum esse communicat.

#### Caput I V.

## De infinitate & simplicitate divina.

,

0

)-|-|Deus non tantum perfectus est, sed & infinitus, essentia nimirum & virture, non duratione tantum; Deum enim esse duratione insinitum, hoc est, Deum esse aternum postes constabit.

constabit. Infinitatem Dei demonstravit Philosophus; tum in Physicis, tum in Metaphysicis, ex æternitate motus : quod enim movet infinito tempore, debet effe infinitæ virtutis:quam rationem merito nunc præteribimus. Demonstrant quidem hoc attributum à posteriori, hoc modo; Ad creandum requiritur virtus infinita: cum ergo Deus per creationem res produxerit, hoc fieri fine infinita virtute non potuit : nulla enim elt virtus finita quæ tot rerum gradus producere potuerit. Accedit non tot este species rerum, quia plures effe potuerunt. Quod fieri non potest à virtute finita. Hæc quidem non male dicuntur, verum hunc in modum à priori demonstrari puto. Deus est ens per essentiam, per se subsistens, id est, à nullo alio receptum, quo modo à materia recipitur forma, ergo est infinitus. Eo ipso enim quod sit ens per estentiam, non habet unde limitetur. Ens participatum limitari potest, aut ex arbitrio dantis tantam perfectionem, & non majorem, aut ex ca--pacitate recipientis tantam perfectionem, & non majorem : quomodo dicimus, ignem effe capacem caloris at octo, non vero plurium graduum. At neutro modo limitari potest divina esfentia. Non primo, quia Deus aliunde non est; est enim per essentiam talis, Nec secundo, quia illius estentia nullo modo est recepta eo modo, quo forma dicitur recipi in materiam. Infinitas illa non est concipienda tanquam negatio petfectionis consummatæ; quomodo res inchoata, & nondum perfecta dicitur non finita, (hæc nim

C

de

in

na

mu

teg

tæ

inf

bi-

yfi-

in-

am

on-

hoc

ta:

rit,

ulla

dus

cies

ieri

on

iori

m,

ım,

eft

en-

pa-

an-

C2-

ion

pa-

lu-

ef-

ft,

uia

do,

tas

et-

ta,

æc

im

enim imperfectio magna eft ) : sed dicit negationem limitationis, & termini limitantis. Non per modum extensionis, quasi Deus effet in infinitum extensus in quantitate: Verum eft infinitas perfectionis omnino indivisibilis : non præcisa aut limitata ad unum genus persectionis, quemadmodum creatura, sed modo eminentifimo continens quicquid est virtutis in creatura:adeo quidem, ut hæc infinitas reciprocetur cum perfectione. Infinitas ergo ilta, ficut & perfectio, non est concipienda, tanquam constans multis partibus, aut quasi composita, sed per modum simplicis naturæ : qui existendi modus est Deo dignissimus, cum sit nobi issimus. Nam est actus purus omni potentialitate destirutus.

Actus nomine non intelligitur actus aliquis informans, qualis est anima, aut forma informans, sed intelligitur actus subsistens: Dico putus, unde excludicur omnis potentialitas seu potentia tam objectiva quam passiva, seu excludicur status existendi in potentia: in potentia dico, passiva nimirum aut objectiva. Non autem excludimus potentiam activam, quæ magna est perfectio, quæque actum ipsum sequitur. Ex quibus constat, Deum esse ens simplicissimum, omni carens compositione ex partibus integrantibus aut essentialibus. Nam quia singula partes componentes sunt sinitæ et incompleta, totum quod ex illis oritur, non potest esse infinitum, et simpliciter perfectum.

Quia vero compositio nihil aliud est quam distincte-

t

1

9

tu

al

no

qu

Ye

ne

fai

re

en

tio

CO

rar

del

nit

distinctorum unio, si omnia ejus genera percuiras, aliquam videbis imperfectionem ob quam merito eam adimimus Deo. Nam compositio ex effentia & effe, quæ creaturæ propria ek, ut constabit, semper supponit causam ipsum compositum efficientem, proinde res prius non fuit : quæ omnia pugnant cum perfectione divina. Compositio ex materia & forma, ex partibus integransibus rerum corporearum propria est: quicquid enim materiam & formam habet, habet etiam quantitatem, & partes integrantes. Materia comparatur ad formam, ut potentia paffiva ad acum; in Deo autem nulla eft potentia passiva: pati enim posse, magna est imperfectio. Accedit quod repugnat puro actui. Imò ipla compolitio efficientiam supponit: partes enim seipsas non uniunt, sed requirent causam aliquam efficientem : at nihil est in Deo quod aliunde fir. Si ergò in Deo non est materia cum forma compositio, nec erit compositio es partibus integrantibus : hac enim compositio supponit priorem. Que fi in Deo effet eo modo quo in lapide aut ligno, fatendum effet Deum effe corpus ; quod absurdum eft ; nam tum Deus non effet pure intellectualis. Nam intellectio non est corporis aut virtutis corporez, ut constat. Ac proinde si fingeres Deum corporeum, admittere deberes etiam formam intelligentem, qua cognoscit tum se, tum alia : debebat enim Deus tanquam corpus nobiliffimum componi ex anima & corpore, quæ compositio est ex materia & forma, quam nos exclusmus. Physici

uı-

am

itio

, ut

om-

uit:

ina.

ibus

cft :

ha-

ntes.

entia

oten-

per-

Imò

artes

ulam

quod

teriz

io ex

ofitio

mo-

t De-

a tum

intel-

eæ, ut

rpore-

ligen-

ebebat

com-

itio est

Phylici

Physici aliis rationibus idem probant: videatur Aristotel. 8. Phys. cont. 79. Compositio ex subjecto, & accidente imperfecta vel eo nomine est, quod substantia vel subjectum sit in potentia ad accidens quod in se recipit: potentia autem ista cum sit passiva, imperfecta erit, repugnans puto actui. Accedit, quod accidens institutum sit ad perficiendam substantiam in operatione propria, aut alia aliqua re; ac proinde compositum accidentale habet perfectionem limitatam, & dependentem: utrumque

autem repugnat perfectioni diving.

Si ergo Deus est substantia perfectiffima & simplicissima, zterna erit, & immutabilis. Nam quod mutatur, transit de non esse mediante aliquo subjecto, que sine compositione, & potentia passiva fieri non possunt. Quod enim mutatur, accipit aliquid quod non habuit, aut amittit? aliquid quod antea habuit : que omnia suppo-s nunt potentiam passivam, & efficientiam aliquam: utrumque autem repugnat Deo. Sin verò creationem aut annihilationem mutationem dixeris: admittes harum actionum causam efficientem, que longe abest à Deo. Imo repugnat enti per essentiam, quod ab intrinseco eft neceffarium , ut creari aut annihilari : hac enim sunt entis finiti, supponuntque compofitionem ex esse & essentia. Quod dico, melius constabit, si omnia mutationum genera percurrantur: si ergo Deus est immutabilis, nec potest definere, æternus necessario erit. Sed de æternitate plura in posterum,

H

Cum

Cum Deus fit perfedus, infinitus, Emplex, fequitur effe incomprehensibilem ab intellectu humano, hoc elt, intellectus humanus non cognoscit Deum adzquate. Vocabulum comprehepfionis sumptum est à corporibus quantis; quodeunque enim corpus aliud in se continet, ita quidem ut nihil fit extra, id comprehendere dicitur. Similiter fi objectum intelligatur, ab intellectu quantum est intelligibile, comprehendi diciture quod de Deo dicere nefas puto. Nam potentia intelligendi finita ell, quomode ergo rem infinitam comprehendet : Accedit quod Deus à nobis non cognoscatur clare & intuitive eo modo quo est, quomodo ergo comprehendetur ? Cognitio humana incipit à senfu, pendet etiam à phantasmatibus, Deus vero cum omnibus sensibilibus sit superior, quomodo clare & comprehentive ex iis cognolectur? Nam non aliter cognoscitur quam ex effectibus : nullus autem eft effectus qui ita eft perfectus ac Deus, ac proinde ex effectus cognitione / que hominis propria est) nunquam devenietur in claram & comprehensivam Dei cognitionem. Nam quomodo ex imagine alicujus rei imperfecta, aut effectu inadzquato elicietur cognitio clara & comprehensiva objecti? Modus essen-(di divinus est superioris ordinis respectu nostra Ceffentiæ: cumque modus intelligendi sequatur modum essendi ( hoc docent sensus : qui cum fint materiales, fola materialia percipiunt) non Deus n potest intellectus humanus, limitatus nimirum creatus, comprehendere & clare, prout in le m diff ek.

HO

Deu

ditat

eft,

aliqu

comm fat n

cogno

etiam

quam

effe qu

Molcu

rimam

qui ada

,

b

**e**-

D.

le

lic

82

n-

n-

OT

do

2m

ul-

3 aC

TE

rin

em.

PCIT

itie

Ien-

Arz

12tur

cum

non

irum

infe

ck.

eft, cognoscere principium illud infinitum. Homo enim concipit omnia suo modo, nimirum tanguam composita aut cum proportione ad sensum aut suum proprium effe : non potest ergo formare conceptum clare comprehendentem puriffimam Dei acualitatem prout in fe est. Quod facile concedit qui ab una parte examinarit puriffimam & infinitam Dei actualitatem, ab altera vero debilem & limitatam nofram intelligendi facultatem consideravit. Unde non immerito Philosophus, sicut oculus no-Que ad folem, ita intellettus humanus, we's THE THE OUTH OUTSPOTATE METTER. QUE dixi, non sunt ita accipienda, quasi Deus à nobis non cognoscatur quidditative : omnia enim ista attributa funt de effentia divina : que tamen à nobis ut liquet, cognoscuntur. Cognoscimus, Deum effe ens per effentiam, quod est ejus quidditatem cognoscere. Illa enim cognitio talis eft, qua de re cognoscitur quid fit, concipiendo aliquod prædicatum quidditativum ejus, non commune tantum, sed & proprium, five hoe hat negative five politive: is enim quidditative tognoscit hominem, qui scit effe substantiam ; ttiamsi ignoret, esse animal rationale. Quanquam quidam dicant, illam folam cognitionem effe quidditativam, qua omnia prædicata comolcuntur proprio & politivo conceptuad ultimam usque differentiam; quemodo à nobis Deus non cognoscitur. Cum nullus sit effectus qui adæquate illum repræsenter : unde proprim differentiam ignorari neceffe et. Horum H a attricattributorum quædam funt affirmativa, quædam negativa, quædam quasi mista. Prædicata affirmativa absoluta, ut bonus, sapiens, justus, ens. communia Deo & creatura funt : fin autem concipere velis ut propria Dei, hoc non fiet distincte, sed confuse : ut si dicas, Deum effe summe justum, bonum, &c. Interdum ad -Jungitur negatio, qua explicamus Deum remota per negationem imperfectione; quomodo non tam cognoscitur quid sit Deus, quam quid non fit. Ut fi dicas effe immaterialem , id eft carere, vel non habere materiam, effe infinitum, id eft, non este essentiz limitatz. Non ergo distincte & particulariter cognoscitur à nobis Deus: nam licet cognoscamus eum esse ens pet effentiam, id ipsum tamen fit per negationem, id eft, non haber effe ab alio Deus, sed à seiplo. Idem de infinitate flatuendum eft. Ergo licet non distincte concipiamus Deum secundum propriam quasi repræsentationem in singulari, nihilominus vero concipimus eum conceptu directe & immediate reprælentante eum, vel perfectionem aliquam ejus. Qui quidem conceptus fi fit politivus, coufusus erit, nec clare reprasentabit illius naturam : quemadmodum si quis eminus videat patrem fuum, & tamen ob diflantiam distinguere nequit aut internoscere, see concipiat non ut patrem, sed ut hominem vel Substantiam. Idem de nobis statuendum. Sin vero conceptus sit negativus, aut si includatur negatio, ea licet ad Dei effentiam non pertine at, sub illa tamen concipimus effentiam, perfo

in

tu

2

m

tu

fti

pla

mi

pli

cap

perfectionem divinam, non vero aliquid commune Deo & creaturis, Exempli causa, cum concipit Deum ut infinitum, non concipitur ens in commune, ut se dicam, substratum negationi, sed ens singulare & determinatum, terminorum tamen expers. Ergo conceptus diftindus rei prout in fe eft, eft rei materialis & sensibilis ; Deus autem cum sit purus actus,nec cadat in sensum, distincte à nobis non concipi. tur, sed confuse per negationes & hujusmodi alia que fingularem Dei excellentiam deelarant. In ista Dei cognitione censeo naturalem hominis felicitatem confifere: felicitas debet effe in actione nobiliffimæ potentiæ, respectu nobiliami objecti: hac autem erit cognitio intelledualis Dei, que per creaturas & effectus habetur. Hic enim modus cognoscendi est naturalis homini: non vero ut clare cognoscatur à nobis Deus eo modo quo est in se, sed quatenus repræfentatur in eftectibus. Quo modo naturali lumina intellectus per media natura nostræ proportionata consequitur. Quæ contem. platio licet in se imperfecta sit, si tamen ad hominem comparetur, perfectissima erit, non fimpliciter, sed quantum juxta naturalem hominis capacitatem effe potett.

Caput V.
De vita divina.

E T hæc quidem de attributis quæ conveniunt Deo respectu essentiæ, quatenus essentia di-H 3 vina

cata stus,

non eum ad =

nodo quid id est tum,

ergo nobis ns per mem,

eiplo. o licet ndum julari,

tu dil petceptus epra-

si quis

n. Sin udatur ertine-

n, &

vina eft diftin da & diversa ab omni alia effentia creata: non quocanque tamen modo, sed in gradu effendi, seu respectuentis : ac proinde prædicata hactenus explicata pertinent quasi ad fationem generis, que autem sequentur pertinent ad differentias. Priusquam autem oftendam Deum vivere, suppono tanquam notissimum, Deum effe substantiam : quod quanquam facile oftendi poffet, tamen suppono tanquam notum ex superioribus. Deus, ut dixi,eft ens perfectifimum; ergo est substantia vivens. Nam vivere est magna perfectio, simpliciter lic. dicta; inerit ergo Deo formaliter. Vita vegetariva est perfectio adjunctum habens nonnihil imperfectionis : ac vita in se sumpta perfectio magna est. Nemo ergo negabit, quin gradus viventis sit nobilior, gradu non viventis. Vivens enim actualius ett, minusque materiale.

in

il

fe

a

di

h

er

Sic apud nos ea dicuntur vivere quæ ab intrinseco, in naturali tamen loco existentia sese quasi movent: ut in arboribus videre est, quæ terræ inhærentes, augentur. Nec enim potest vita concipi sine ordine ad esticientiam aliquam: proinde cum res desinit essicere aut agere, desinit etiam vivere. Vita considestatur aut in actu primo tantum, aut etiam secundo, id est in operatione manante ab actu primo: quæ operatio ubi desinit, & vitam desisse credendum est. Est vero hæc vita vegetativa, sensitiva, rationalis seu intellectualis. Quibus præmissis, quomodo se habeat in Deo vita, paululum lustremus. Vita apud nos imper-

cn-

fed

nde

ad

rti-

en-

ffi-

an-

an-

eft.

ns.

· fic

ge-

ibil

tio.

dus

Vi-

in-

lefe

ur.

eft

li-

tur

de-

m

ab.

vi-

ita

1

in

03

imperfectionem includit, proinde in Deo talis vita non est statuenda. Est enim operatio aceidens substantie superadditum, cum ea faciens compositionem accidentalem : talis ergo vita non est in Deo, ut loquuntur, formaliter, sed tantum eminenter. Est tamen in Deo vita formaliter longe altioris & nobilioris ordinis. Est enim vita Dei quædam quasi motio, actuatio, aut interna repræsentatio, fine vera causalitate, aut propria motione. Quod perfectionis est.In vita nostra duo occurrunt, quorum primum est, quod res ifte fuis in locis existentes sese actuent, five boc fiar cognofcendo, five appetendo, five quacunque alia ratione: quæ actuatio perfe-Stio eft. Alterum eft, quod hoc fiat per verain causalitatem & compositionem: utraque autem imperfectio est, & Deo adimenda : concipiendus ergo est ut Deus actualissime habens totam illam perfectionem quam habet vivens, cum fese actuat intelligendo, fine ulla tamen imperfectione : ita ut actus primus & secundus non diltinguantur re, quomodo in nobis : qua imperfectione sublata remanebit in Deo vita substantialis.

Vita Dei nec sensitiva, nec vegetativa, sed intellectualis est. Nam substantia immaterialis qualis est Deus, vivit necessaria vita spirituali: vita enim debet esse analoga essentiz, haccautem spiritualis & immaterialis est: debet ergo talis & vita esse, id est, intellectualis. In telligere ergo in Deo est vivere: est enim actus immanens & vitalis ab intrinseco conveniens:

fine ulla tamen efficientia, ficut in vita accidentali contigit, sed essentialiter & modo eminentiore. Hæc enim vita est perfectissima, quæ Deo maxime convenit. Quod dico, arguit pulcherrimus rerum in natura ordo, docens conditorem summa sapientia esse præditum : at sapientia sine intellectu ne fingi quidem potest. Et in hac vita tanquam perfectissima, & sufficientiffima felicitas, & beatitudo divina confistit. Vitæ iftæ inferiores, vegetans nimirum & fentiens, multis auxiliis egent, alimento scilicet variisque alterationibus : ac proinde hujusmo. di vitæ non funt fibi sufficientes. At Deus ens perfectissimum nullo extrinseco indiger auxilio quo feliciter vivat. Caret enim non tantum causa efficiente à qua pendeat, sed & fine : non ergo externis auxiliis eget, sed in ipsissima sua estentia, ficut ultimam habet perfectionem, ita & felicit atem.

# Caput V I. De divina scientia.

Ntellectus, scientia, voluntas, potentia concipiuntur à nobis tanquam facultates pullulantes quasi ab ipsa Dei essentia: alioqui non distinguuntur ab ca nisi nostro considerandi modo. Et primo scientia in nobis est habitus evidens frequenti intellectione comparatus: intellectus vero est intelligendi potentia recipiens in se talem scientiam, quomodo nec scientia nec intellectus est in Deo. Nihil enim est magis inceptum, in fet ap in int N pri fed fup

au

fen pur prii est, fuu scie obj fecu biti

Decies fic de leating modification interesting the leating the lea

Cta, Deo qual fiat 1

eptum, quam credere scientiam divinam este aut achim aliquem, aut habitum superadditum potentia. Scientia que præscindit à creata & increata est clara evidens & perfecta cognitio, seu perceptio veritatis, & objecti scibilis, seu aperta intelligentia cujuscunque veritatis: quam in Deo este, est in confesso : vivit siquidem vita? intellectuali, que nihil aliud est à scientia hac.) Nec tamen est concipienda hæc scientia in actu primo tantum (hic enim status imperfectus est) sed actu secundo : non quasi actus secundus sit superadditus primo: sed quia ipsissima Dei essentia sit hujusmodi vigor seu scientia, in qua est pura simplicitas sine ulla compositione: actus primus si conferatur cum secundo, imperfectus eft, imo ad eum ordinatur tanquam potentia ad fuum actum. Ac proinde non est admittendum, scientiam divinam respectu omnium suorum objectorum esse in actu primo tantum, sed in secundo: & quidem multo persectiori seu nobiliori modo quam apud nos. Non est ergo in Deo potentia intelligendi, aut habitus, aut species intelligibilis. Potentia intellectiva proprie sic dicta, facultas est eliciens & recipiens intellectionem : at iutellectio divina non est hujusmodi, sed actio quasi per se subsistens. Potentia intellectiva respectu intellectionis est passiva, recipiens intellectionem : quæ cum sit imperfecta, non est ponenda in Deo. Nec etiam est in Deo habitus potentiam intelligendi facilitans quali; ideo enim instituitur habitus, ut actio hat non expedita modo, sed & delectabilis. Verum .

nn-

1

a-Et nit.

cet

lio um

ita

onluion

in-

n-

fc

n

a

al

er

in

us

in

da

eff

an

eft

go

Su

div

dif

ran

fim

uni

dit

nin

imp

rita

ent

tan

nen

teft

rita

tia :

am

forf

trai

Verum cum in Deo non sit potentia talis, nec etiam erit habitus : hic enim superadditur potentiæ ad eam jevandam in actionibus suis. Proinde potentiæ quæ in actionibus suis sunt expeditæ latis, non egent superaddito habitu, quod in sensibus externis videre est. Sed nec in scientia divina est species aliqua intelligibilis per modum actus primi objectum potentia unientis, ut in nobis fieri videmus. Nam primo in Deo nulla est potentia cui uniri debet objectum per speciem. Deinde species in iis agentibus habent locum, quæ cognitionem habent causatam quan, ab iplo objecto : quod de Deo dicere ne fas est. Scientia ista omnibus modis est perfe-Aissima, quod ex objecto constabit. Nam objectum primarium est infinite perfectum, divina nimirum effentia quæ adæquate comprehenditur à scientia; eft quoque clarissima, & certif fima; nam si claritas & certitudo sunt in scientia humana, quanto magis in scientia divina Certitudinem, & claritatem divinæ scientiæ comitatur necessario infallibilitas : judicat enim de fingulis rebus prout in fe funt lumine quodam perfediffimo, ac proinde falli nequit.

Objectum primarium, quemadmodum copi dicere, est ipse Deus. Constat ex dictis, Deum esse immaterialem, ergo sane intelligibilis etiam erit: quo enim res sunt magis aut minus immateriales, eo magis etiam aut minus intelligibiles censentur. Deus est maxime immaterialis, ergo maxime etiam intelligibilis: ergo per scisutiam aliquam intelligibilis est. At vero nulla

feientia

scientia magis illi est proportionata, quam sua, nec ullum objectum magis conveniens. Obje-Aum secundarium sunt omnia alia à Deo entia ab eo nimirum producta & producenda: hxc enim in se sunt intelligibilia, ergo ab infinito intellectu cognosci posfunt. Accedit quod Deus, cum intelligat suam essentiam & potentiam intelliger omnia que ab ea aut fiunt, aut facienda sunt, secundum suum proprium & formald esse quod in seipsis habent. Non quafi scientiam ab hisce objectis habeat:nam divina scientia est increata, resque productas antecedit:non ergo ab objectis hisce causatur, ut in nobis fit, sed funt terminus tantum divinæ scientiæ. Si ergo; divina scientia est perfectissima, carebit omni discursu, compositione, divisione ( quæ ignorantiam & imperfectionem fapiunt ) erit ergo simplicissimus veritatis intuitus, invariabilis, & universalis, quo omnia cognoscit: comprehenditque omnes virtutes intellectuales, sapientiam nimirum, scientiam, artem, quæ, ut sic, nullam imperfectionem includunt, cum infallibiliter veritatem attingant. Comprehendit inquam scientia divina omnes hasce virtutes, simplicissime tamen unitas. At opinio & fides imperfectionem adjunctam habent : opinio enim falli potest : fides vero obscura est , quæ repugnat claritati divinæ cognitionis. Quæ de divina scientia à nobis dicta, sunt quidem verissima,ita etiam ab omnibus conceduntur Philosophis: nist forsan excipias Aristotelem, quem multi arbitrantur non attribuisse Deo cam scientiam, quam

bitu, ec in ibilis iæ uno in

nec

. po-

fuis.

funt

Aum s haatam e neperfe-

diviehencertif

ivina. æ coenim quo-

Deum Deum etiam mma

rialis, er scinulla ientia quam nos supra descripsimus. Non quidem negant (nec etiam possunt) quin ex illius sententia Deus seipsum cognoscat, sed an alia à se etiam cognoscat, dubitant: & eo magis, quod Averroes idem videatur dicere, Deum scilicet se tantum novisse non vero alia à se. Quod ut ego de tantis viris, imprimis vero Aristotele, credam, à me sane non impetro. Quare enissima: xisset, Deum & naturam nibil facere frustra? z. de Cœlo. con. 13. Quare etiam affirmasset, beatitudinem esse à Deo? eosque Deo charissimos esse, qui utramque beatitudinem, speculativam nimirum & practicam conjunxissent? Quæ (ut alia omittam) satis docent, eum tribuisse Deo scientiam rerum à se distinctarum.

# Caput VII.

#### De divina voluntate.

PT hæc quidem de divina scientia, non pre ejus dignitate, sed pro nostri compendii brevitate dicta sunto. Sequitur jam voluntas, appetitus nimirum intellectualis: nam intellectum & sensum comitatur suus proprius appetitus. Intellectum inquam comitatur voluntas quæ est substantiæ intellectualis appetitus vitalis. Cum conster inesse Deo voluntatem, shæ est magna persectio, quam sine scelere Deo adimere non possumus: ) videamus, quid & qualis ea sit. Ubi sane eodem modo procedemus, quo in scientia secimus. Quemadmodum scientia divina non caat actus tantum primus, sed secundus:

u

ne-

ten-

eti-

et se

ego

cre-

flet,

riffi

ula•

ent ?

ibu-

n pre

bre-

ap-

telle.

appeuntas

vita-

(hæe

qualis

, quo

dus:

dus: ita & voluntas non est concipienda in actu primo, qui imperfectus eft, sed in actu secundo; non quidem per modum accidentis superadditi substantiæ divinæ ( quod impossibile esse constat, ) sed est volitio per essentiam, seu substantialis : velle enim Dei est ipsissima ejus substantia, & essentia. Objectum divinæ voluntatis, aliud eft primarium, Deus scilicet ipse, aliud secundarium, res nimirum à Deo productæ. Nam sicut intellectus divinus non tantum cognoscit Deum, sed & alia etiam ab eo distincta: ita & voluntas non tantum seipsum amat, & appetit, sed secundario alia etiam extra se; creaturas nimirum. Deus ergo iple est primarium suz voluntaris objectum: est enim bonum perfectissimum, & fons omnium alterum bonorum, proinde maxime amabilis. Quia vero antea diximus, Deum effe felicissimum, nec felicitas fine amore & voluptate effe poteft ; fequitur Deum seipsum necessario amare. Quanquam vero Deus alias res à se velit & amet, non tamen eo modo quo sefpsum. Vult ergo & amat propriissime res à se factas, verum propter se suamque bonitatem. Et quanquam vult bonitatem creatam quam rebus communicat, vult inquam quatenus est participatio bonitatis suz, quam communicare constituit.

Quanquam ergo res creatas & velit, & amet, non tamen necessario hoc facit sed libere: nihil enim tam irrationale videtur, quam putare, Deum ex necessitate ad extra operari: quocunque modo accipias aut interpreteris necessitatis hunc

gradum,

gradum, repugnabit semper perfectioni divinæ. Quod dico, hoc est : nullus tam faruus fuit ut putarit, Deum agere ex necessitate fine aut intellectu, aut voluntate, quomodo ignis urit, aut ventriculus concoquit. Sed cum per intellectum & voluntatem operetur, putare posset quispiam, ejus voluntatem effe necessario determinatam ad agendum, quantum potest extra se, aut quanquam non agat quantum potest, agere tamen ex necessitate juxta finem apprehensum, sive juxta naturalem subjective capacitatem : quocunque modo interpreteris necessitatem istam, repugnabit semper divinæ perfectioni. Nullum enim eft bonum extra Deum cognitum, ut necessarium, vel ad divinam felicitatem, vel efsentiam, aut perfectionem : quomodo ergo voluntas necessario feretur ad hujusmodi bonum ? Conftat etenim, Deum in seipso esse ens perfeetissimum & sufficientissimum, quid ergo illi accedet ex productione creaturarum? quanquam si decrevit producere, necessario producet : verum hæc necessitas est hypothetica, quæ stare optime potest cum libertate divinæ voluntatis.

Voluntas ergo divina liberrima est, determinatúrque à seipsa, non autem à judicio aliquo intellectus practico, ut multi putant. Cæterum de ista libertate divina quid senserit Philosophus, incertum admodum est. Ut verum satear, puto ambiguum suisse: quicquid est, culpatur ab his, laudatur ab illis.

Voluntas ista divina unica licet & simpli-

2.

ıt

1-

ut

m

n,

179

1-

en

ve

0.

n,

m

c-

-1:

0-

51

e-

lli

n-

u-

ux

n-

er-

te-

0-

fa-

11-

lina

eislima fit, continet tamen formaliter omnem perfectionem ( simpliciter sic dictam ) appetitus rationalis : nam & voluntas infinita, perfectissima, &c. Continebit ergo omnem virtutem voluntatem perficientem. Quod non est ità accipiendum, quasi perturbationes aliquæ fint in Deo, que temperari quasi debeant à virtute morali : non sane. Hujufmodi enim virtutes non sunt simpliciter perfectiones. Ridiculum enim est dicere, esse temperantem Deum, aut fortem. Virtutes autem illa, qua circa actiones versantur in ordine ad alium, sunt in Deo propriislime. Ergo maxime est liberalis : bona enim sua largitur non intuitu alicujus commodi, aut emolumenti. Quid ? quod omnia bona nofira ab eo fint profecta. Ergo liberalis maxime est : imo si rem ipsam consideres, ille solus est proprie liberalis. Idem de magnificentia & mi. sericordia statuendum est. Misericordia enim inclinat ad alienam miseriam sublevandam: Deus ergo cum sit summè bonus, natura sua inclinatur ad benefaciendum. Nec hoc tantum, sed & justus elt, non quidem justitia commutativa præditus ( quæ poscit æqualitatem in modo dominii ) sed distributiva & vindicativa, qua distribuit unicuique ex dignitate. Hæ ergo & hujusmodi virtuces maxime sunt in Deo, non per modum habitus, aut actus primi, sed per modum actus ultimi : non tamen diftincta, ficut in nobis, sed per modum simplicissimæ re-Aitudinis divinæ voluntatis. Caput

## Caput VIII.

De potentia divina.

L' T hæc quidem de voluntate, altero princi-pio actionis immanentis. Restat ut de potentia aliquid dicamus: potentia nimirum ea, quæ est principium actionis ad extra seu transeuntis. Quam in Deo este ex superioribus conflitit: omnia enim alia sunt ab eo facta. Si ergo facta sunt alia à Deo, ergo fuit in eo faciendi potentia. Accedit, quod potentia activa nullam. includit imperfectionem : ponenda ergo necessario in Deo est. Dico potentia activa; nam passiva admodum imperfecta est, ac proinde Deo adimenda est. Potentiam istam infinitam effe docet creatio, tum etiam divina effentia. Qualis enim est essentia, talis etiam debet esse potentia ; at illa infinita eft, ergo & hac: fi ergo en potentiæ infinitæ, erit fane omnipotens Deus. Potentia enim infinita producere potest omne possibile, hoc vero est objectum omnipo. tentiæ. Quod itaque in se possibile est, per aliquam potentiam possibile est : potentia illa aut creata erit, aut increata : si hæc 3 habeo quod volo: sin illud afferas; potentia ea cum creata fit, ab increata orietur : erit enim participata potentia, quæ multo perfectiori modo erit in prima causa. Ergo quicquid à causa secunda sit, fieri potest multo melius & perfectius à Deo : continet enim in se virtutem agendi communi-- catam secundæ causæ.

Objectum omnipotentiæ est omne possibile:

fieri duci mod teft divi qui enin erit, deno quid hic I

pugi

gis r

non

id e

cont nem ex fe potei non & in ac pro quod non f tiam

Polsit Sed produ

fcient

contr

bilia

)-

1,

1-

1-

o

m

f-

m

de

m

a.

Te

r-

ns

ft

0.

Î-

ut

bc

ta

12

in

ir,

: 0

ì-

e:

id

id est, quicquid non implicat contradictionem, fieri potest ; quod ut intelligas, scito, possibile duobus modis usurpari. Primo positive; hoc modo possibile est id, quod à potentia fieri poteft. Quando ergo possibile dicitur objectum divinæ potentiæ; non sumitur hoc modo; alioqui idem per seipsum explicaretur. Potentiam enim Dei extendi ad omne possibile, nihil aliud erit, quam extendi ad ea facienda, quæ ab ea denominantur possibilia. Secundo dicitur aliquid possibile per non repugnantiam, quomodo hic sumitur : infinita enim Dei potentia ad id omne extenditur, quod contradictionem aut repugnantiam non involvit. Quia vero nihil magis repugnat enti quam non ens, ens autem &: non ens contradictorie opponuntur, fit ut que contradictionem involvunt, fint extra latitudinem entis possibilis : ac proinde simpliciter, &ex seipsis impossibilia. Qua de causa, Deus non potest mori : si enim moreretur aut posset mori, non estet Deus. Deus enim est ens necessarium, & indefectibile; quod mori potest desectibile: ac proinde idem effet defectibile & indefectibile, quod impossibile est. Quapropter sicut Deum non scire ea quæ falsa sunt, non est contra scientiam ejus ( nam eo ipso quod perfectissimam scientiam habet, non potest falsa scire ) : ità nec contra illius omnipotentiam est quod impossibilia seu quæ sieri non possunt, facere non polsit.

Sed quæres? potestne Deus alium Deum producere? si enim est omnipotens, id facere

potest :

Potek : Respondeo, & hic etiam involvi repugnantiam. Nam Deus eft independens, & ab intrinseco necessarius. At si dicas aliunde produci, nec erit independens nec necessarius, sed potius contingenter existens, esientia aliund participata : ac proinde erit Deus ex hypothesi & non erit, quia aliunde effective pendebit; quo impossibile est. Si ergo dicas Deum aliund non effe, sed tantum a seipso : hoc non eft in telligendum positive, quasi Deus seipsum pro duxerit, quod impossibile est, sed negative, ho est aliunde non habet esse. Cum ergo in De fit exacta rerum à se factarum scientia, hæc au tem nunquam fit fine voluntate, & potenti fim producendi ut constat, sequitur in Deo esse eti erat am providentiam : quæ nihil a'iud est, quan mod ratio qua decrevit res universi bujus gubernare hom easque ad suos fines dirigere per media conveni entia. Constat enim mundum esse a Deo, con Stat etiam sieut habet unicam efficientem caufam, ità ordinari ad unicum finem, qui est ipl Deus. Quibus positis sequetur, Deum in mente sua habere rationem æternam, qua mundus regitur : quæ sane ratio est ipsissima providentia : quam admiserunt omnes alicujus preti Philosophi. Unde Philosophus 10. Eth. cap.& Deo attribuit rerum humanarum curam.

ratio

ejus

cum

pond

Deo

tem :

quan

jecti

prod

poter non c biles, putes dum produ

## INSTITUTIONUM METAPHYSICARUM

Liber Quintus.

Caput I. De Ente finito.



repug & ab

pro-

s, fed liund otheli

quo

iund A in

, ho

ec au

men-

viden-

T hæc quidem de ente infinito, primario Metaphysica objecto, dicta funto : sequitur finitum, seu creatum quod ab infinito manat & pendet. Non est putandum hoc ens esse

tenti simpliciter in natura unum, quomodo infinitum fe eti erat; sed abstractione tantum unum est, quoquat modo animal est unum respectu canis, corvi, rnare hominis, &c. Examinabimus ergo communem aveni rationem entis finiti, tum descendemus ad varia , con ejus membra. Antequam vero, estentiæ creatæ, cau cum existentia sua comparationem iniero, sup-st ipt pono, creaturam seu finitum ens antequam à Deo producatur nullam in seipsa habere entitaundus tem realem, sed esse omnino nihil. Res antequam producatur, est tantum in potentia obpretii jectiva, cum vero existit per effectionem, aut cap. productionem aliquam, actu est: at esse actu & potentia formaliter opponuntur tanquam ens & non ens. Quando ergo dicuntur res este possibiles, aut esse in potentia objectiva, non est quod putes habere aliquam in se entitatem aut modum realem. Dicuntur tamen tales à potentia producentis: quasi dicas, mundus est possibilis,

seu in potentia, hoc est mundus in se non est actu,tamen non repugnat quominus ab alio fieri possit. Denominantur ergo res possibiles à potentia agentis extrinseca, in se vero nihil sunt, Quod intelligendum est de rebus quæ per solam creationem este suum accipiunt. Nam res qua generantur, non tantum supponunt potentiam activam, fed & passivam, seu subjectivam in materia : ut rosa eft possibilis, nihil est aliud quam rosam supponere virtutem sufficientem in Sole, & potentiam in terra è cujus sinu educitur, Sicut rem effe in potentia objectiva, nihil aliud est quam posse objici actioni potentiæ alicujus Lagentis à le distincti (nec enim potest res aliqui fibi ipfi objici, ficut nec à seipso fieri ) per cujus denominationem possibilis dicitur, ut distinguatur à chimæra aliisque rebus impossibilibus. Em ergo in actu & in potentia distinguuntur imme diate tanquam ens & non ens. Porro omnis elsentia realis actu in natura, extra suas causas existens intrinsece constituitur aliquo este reali: estentia enim realis non existit fine suo este. Cum ergo res potentialis sit actualis, hoc nequit fieri fine aliquo esse reali : quod non est intelligendum quali effentia realis feu actualis, & proprium este faciant veram compositionem, quo modo materia & forma componunt ignem; sel quando esfentia realis constituitur actutalis per proprium este, hoc intelligendum est per identitatem fine ulla compositione. Diximus enim, esse essentiam actualem & potentialem distingui tanquam ens & non ens: hoc est, ens in 280

ten ità crea effe fopi effe

nire fent tur lis e auto con nece

& p utru effe toris ften illud conf

effe i

me confi

form quod nego n eft

fie-

iles à

funt,

olam

qua

tiam

aliud

em in

citur

aliud

cujus

liqui

cujus

ngua-

s.En

mme

ais el-

caulas

reali

o effe.

nequit

ntelli-

z pro-

quo

n; fee

lis per

denti

enim,

liftin-

ensin

acto

actu distinguitur à seipso in potentia per entitatem suam ; per eandem ergo constituitur. Quod ità accipiendum est, ut illud esse, quo essentia creaturæ constituitur actualis & realis, sit ipsum esse existentia : omnia enim officia que Philofophi attribuunt existentia, conveniunt etiam essentiæ reali; omnes proprietates, quæ convenire creduntur existentia, conveniunt etiam efsentiæ reali. Frustra ergo hæc duo distinguuntur realiter aut ex natura rei. Effe enim actualis estentiz non est zternum, sed temporale; hoc autem proprium est existentiæ. Tum esse hoc convenit contingenter, ut loquuntur, seu non necessario: nam priusquam fieret, non habuit, & postquam habuit, privari eo potest : quorum utrumque existentiæ convenit. Accedit quod esse hoc sit aliunde per efficientiam primi motoris, quod maxime proprium creditur effe exiftentia. Tandem proprium effe existentia, eft illud quo formaliter & immediate entitas aliqua constituitur extra fuas caufas, feu definit elle nihil, & incipit esse aliquid; quod verissime convenit actuali effentiz, seu effentiz reali.

Essentia ergo creata in actu extra suas causas constituta, five essentia realis & actualis non di-Ringuitur realiter ab existentia, ità ut fint duz res vel duz entitates : nam quomodo potest aliquid constitui intrinsece, & quasi formaliter per aliquid à se distinctum? Quomodo enim albedo formaliter, & intrinsece constituetur aliquo, quod est reapse ab ea distinctum? Non sane nego quin existentia hæc aut illa particularis, ut

albedinis

albedinis requirat aliquid aliud, quo in natura existat, aut subsistat : nam albedo cum sit accidens supponit substantiam à qua suftentatur, & forma substantialis materiam: hæc inquam non nego. Sed hoc volo, existentiam forma distingui re ab existentia materia fine qua existere nequit : & existentiam albedinis eodem mode distingui ab existentia nivis. Verum ipsa essentia actualis albedinis ab ejusdem existentia, sicut ipla actualis essentia formæ substantialis ab ejuldem existentia, non distinguitur re, sed ratione, ut dicetur. Ens enim five existens additum rebus, nihil iis apponit : idem enim eft ens, homo five existens, quod homo. Existentia enim superaddita essentiæ reali non potest ei tribuen primam & intrinsecam entitatem, qua diftinguitur ab ente in potentia, alioqui essentia realis constituetur intrinsece per aliquid à se diftinaum; quod impossibile eft. Si enim exiftentia effet actus reaple diftinctus ab effentia reali tanquam potentia, constitueret cum a compositum, cujus respectu proprie diceretur actus & forma intrinsece tale compositum constituens. Tum vero in composito hujusmodi a dus non omnino diftingueretur ab eo, fed fek haberent tanquam totum & pars, five anima & homo. Quemadmodum ergo homo includit in se animam, ità sane existentia hominis includit existentiam anima: quod verissimum est respectu compositi. Sed si actus ifte non conferatur cum composito, sed cum altera parte componente tanquam potentia: five ut nonnulli vo-Lune

lun fece eft qua part pote eu a

quate objectia u
est po

em e

Se

parte fus in hec contentia iuo me ffenti er ab juam apta, &c

a com nodus nee na ompos

Non p

ui per

tura

acci-

r, &

non

Rine

ftere

nodo

ffen-

ficut

is ab

rati.

s,ho-

enim

buere

iftin-

rea-

Ce di-

exi-

entia

m ea

retur

con-

modi

d fele

na &

dit in

cludit

t re-

fera-

i vo-

lunt cum essentia reali ; non potest eam intrinsece componere & formaliter : ejus enim entitas eft fimplex, pars nimirum altera compositi, ex qua cum actu oritur compositum, utramque parrem in se complectens. Existentia ergo non botest intrinsece conftituere estentiam realem, eu a Aualem. Effentia quidem creatura antequam producitur, dici poteft effe in potentia bjectiva respectu sui, at vero eadem illa effenia ut realis, & per effectionem producta non It pura potentia in ordine ad esle, sed intrinsece & identice habet effe reale, quod est ipsisima itum xistentia constituens formaliter, & intrinsece em extra causas.

Sed nec intercedit distinctio modalis sive ex natura rei inter existentiam & essentiam actua-) em: modus enim, & res cujus est modus, à arte rei inter se distinguuntur, ità ut nec mosus intrinsece. & formaliter constituat naturam, ec contra: quæ omnia secus habent se in exitentia & actuali effentia. Resetenim præcisa à uo modo debet effe actualis & realis : fi ergo ffentia, ut eft ensachu, distingueretur modalier ab illo esse quo intrinsece constituitur, tanmam res à modo, sane essentia præcise conceta, & condistincta ab illo modo ens esset actu. Non potest ergo intrinsece & formaliter constiui per illum modum, sed potius natura & mous constituerent unum tertium. Fit etenim vea compositio ex iis quæ se habent ut natura & nodus : sed ità ut modus non sit pars natura, mponee natura modi, verum utraque tertii illius ompositi. Superest June

or

qu

ell

Cat lia,

Pot

ma

Bo

Superest ergo in creaturis existentiam gui, aut tanquam ens in actu & potentia, aut utraque in actu sumatur, distingui sola ration cum fundamento in re. Hoc autem fundame tum sufficit, ut dicamus non effe de esseni creatura actu existere : creatura enim non ens per essentiam, sive non habet necessitate essendi ( quomodo Deus existit, ) sed habet e participatum aliunde, nimirum per efficientia Dei. At vero Deus ex vi suz naturz hab aut actu existere absque alterius efficientia, cu qui creatura absque efficientia non habeat actu er De stere : proinde quicquid actuale & reale eff fit e creatura five effentia five existentia, totum ille tanq est ex efficientia Dei. Omne itaque actuales E creaturæ, quo essentia in actu separatur abo am se sentia in potentia, non dicetur de essentia co one curæ esse, quia ei non convenit ex se sola, ne ses in sibi sufficit, ut hoc esse habeat, sed provenire id, qui bet ex aliena essicientia. Ad veritatem ergot entis jus locutionis, non est de essentia creaturæ a in un existere, non requiritur distinctio realis im tur id existentiam & essentiam, sed sufficit creature entium non habere entitatem fuam à fe, fed aliun tos di participatam. Quo sane modo optime intellig dem a tur imperfectio creatura. Intellectus itagi tia, q noster concipit creaturam abstrahendo eam ettra la actuali existentia (intellectus sæpe præscindit non ha quæ in re non sunt separata:) cum enim no Deo di necessario existat, non repugnat, concipi ea suam, præscindendo ab efficientia, & entitate actua formal existentia, & entitate essentia. In re ergo ha sub tal mo

aut

ation

ame

(Tent

on e

itate

oet e

ntia

hab

tu ex

le eft

m ill

ialed

ia cre

o concepta consideratur aliquid tanquam omnino intrinsecum & necessarium : imo tanquam primum rei constitutivum, quod vocatur essentia, fine qua res non potest concipi. Prædicata vero quæ inde sumuntur, dicuntur estentialia, tanquam necessario convenientia. Ut non potest homo concipi, quin concipiatur aut animal, aut rationale, aut aliquid hujusmodi. Bontra ipsum adu existere, seu entitas realis, aut existentia, non dicitur esie de rei essentia, quia præscindi potest à prædicto conceptu. In Deo autem longe diversa est ratio : nam cuna sit ens per essentiam, nunquam potest concipi tanquam potentia existens, sed tanquam actu.

Ex quibus constat, eandem este rem estentiam & existentiam. Concipitur tamen sub ratiabo one estentia, quatenus ejus ratione constituitur res in certo genere & specie. Est enim essentia , neg nires id, quo primo constituitur aliquid in latitudine ergob entis realis (ut distinguatur ab ente sicto): & ergob entis realis (ut distinguatur ab ente sico): & in unoquoque particulari ente essentia ejus dicilis im tur id, ratione cujus in tali gradu, & ordine entium constituitur: quomodo essentia quiddialium tu dicitur, quia ea definitione explicatur. Eatitellis dem autem res concipitur sub ratione existentia; quatenus est ratio essentia creatura ex vi sua scindit non habet ut sit actualis entitas (quomodo de nim no Deo diximus): quando ergo recipit entitatem sipi ea sua, concipimus aliquid in ipsa quod sit illi eactualis ratio existendi extra causas illudone e actua formalis ratio existendi extra causas, illudque ergo be sub tali ratione vocamus existentiam: quod licet mo non

non fie aliud ab entitate effentiæ, concipitur tamen à nobis sub diversa ratione, quod sufficie ad rationis distinctionem, cujus distinctionis fundamentum est, quod res creata à se non habet effe, & ctiamsi habeat, potest tamen non effe : non quidem simul, quasi scilicet eadem res possit simul esse & non esse, sed successive. Atq. hinc fit, ut effentiam creaturæ concipiamus tanquam indifferentem ad effe & non effe. Avicenna credidit, existentiam accidentaliter convenire creaturæ, alii, effe quendam actum feu terminam effentiæ ejusdem prædicamenti cum illa: utrique tamen hoc voluerunt quod nos jam declaravimus.

fef

om

nen

fine

ris o

( de

mat

qui

**puta** 

Nam quod existentia dicatur contingenter, mate seu accidentaliter de creatura, absolute sumpta, tame quia præscindit à creata vel à creabili, ( creatu-ra enim secundum se concepta potest existere, et am non existere, ) hoc inquam ità intelligendum is nin venit, non quasi creatura, quando non existit, concuirevera sit creatura, sed objective tantum. Con- qua es tra creature jam actu existenti non convenit quand illi contingenter esse, sed necessario, quomodo um en dixit Philosophus omne quod est, quando est ne icis ori cessario est, nonnecessario absoluta, sed hypothe tica. Dicitur, inquam, existere, convenire crestialium accidentaliter, non quidem secundum remateria. prædicatam, sed modum tantum prædicandi, orporis quomodo dicitur differentia generis divisiva ao sentia, s cidentaliter de illo prædicari, cum tamen secun-do de a dum rem differentia & genus non distin-um sir guantur, naterian Cafu

iz

nis

12on

res

tq;

an-

en-

ave-

ter-

illa:

mam,

# Caput II.

### De caufis existentia.

O Uæ diximus, clariora evadent fi existentiæ L'hujus persequuti fuerimus causas. In confesso est apud omnes, sicut & supra deduximus, omne ens extra Deum habere efficientem, & finem : nihil enim à seipso fit, sed ab alio propter finem operante : diversitas aliqua est in cæteris causis. Et primò quidem existentia creata ( de hac sola loquor ) qua talis, non deposcit materialem causam proprie sic dictam, ( nam de qui distinguunt realiter existentiam ab essentia, putant existentiam quanquam non deposcat materiam extensam & corporalem; deposcere tamen subjectum recipiens: nam putant essentiam tanquam subjectum recipiere ia se existentiam; ) cum locum habeat in Angelis, anima, iis nimirum rebus in quarum productione non existit, concurrit materia aliqua: solum ergò potest aliqua existentia requirere materialem causam, quando essentia actualis illam postulaverit: am enim in re sint idem, ab iissem causis Physicis oriuntur: quomodo existentia rerum materialem ialium habet eam, eo modo quo earum essentialem rem illam tanquam sui partem: At vero sorma illam, provis eget materia sustentia sustentia, non vero intrinsece se componente: idem sum sit primum subjectum, non exigit aliam materiam. Transeamus jam ad existentia sorputant existentiam quanquam non deposcat nateriam. Transeamus jam ad existentia for-Cafu

mam, quæ locum habet in rebus compositis : nam res immateriales, ut intelligentiæ, carent omni forma. Constituit ergo formaliter, & intrinsece componit forma existentiam ejus rei vel naturæ, quæ constat materia & forma : formaliter enim complet adualem ejus effentiam : nam ficut forma est maxima pars compositi, ità existentia compositi maxime pendet ab existentia formæ. Sed formæ existentia non est intrinfeca çausa materiæ, aut existentiæ ejusdem, cum eam intrinsece non componat : verum peculiari ratione rei naturalis existentia tribuitur forma, quia est actus complens, & perficiens esle simpliciter. Non quafi materia non etiam concurrat, fed quia respectu compositi materia est efsentiz inchoatio quadam, at forma est ultima perfectio. Essentia ergo actualis si comparent cum propria existentia, circa illam nullam co ercet causalitatem cum ab ea non distinguatu

Et hac quidem de causis internis : nam de externis laborandum non eft, quanquam nonnulli videantur nodum in scirpo quærere. Admittunt enim Deum effe causam efficienten existentia, que creatione fit : at vero de existentia stentia rerum generabilium, & corruptibilium dubitare videntur. Sed fi recte ante evicimu causas secundas agere, & effectus sibi simile producere, negandum non est quin suorum et am effectuum existentiam producant. Ex Stentia enim effecus eft illius actualis effentis quæ à causa secunda fit, cum dependentia to men à prima. Constat enim, causam secundar

it

fe du

pr

no

im

cui tia

du ad

fter

age

au

quie

bis Co

rata

respe actu

fed p

ante difti

cum exift

difti

ratio fenti:

Phys

quo g

contr

festa.

non i

ità esse factam, ut sufficientem habeat virtutem se communicandi, & effectus sibi similes producendi : quod fieri non potest fine existentiæ productione. Et sane cum existentia effectus nobilittae non excedat causam proximam, nihil impedit quo minus ab ea fieri possit. Inprimis cum eadem actione fiat effectus & ejus existentia, quia, ut dixi, non distinguuntur. Negandum tamen non est, in omni actione creaturæ ad existentiam terminata, supponi aliquam existentiam à solo Deo factam. Causa secunda in agendo supponit semper materiam, & subje-&um cujus existentia à solo Deo fit. Et hæc quidem de existentiæ causis, restat ut tribus verbis de ejusdem effectibus aliquid dicamus, Constat jam inter omnes existentiam comparatam ad essentiam eam cujus ex existentia, seu respectu essentiz existentis habere rationem actus, & cause formalis, non quidem proprie, sed per quandam similitudinem, co modo quo antea diximus. Forma enim, proprie sic dicta, distinguitur re ab eo subjecto cujus ex forma, cum quo realem facit compositionem : at vero existentia & essentia adualis seu existens non distinguuntur reapse. Proinde existentia habet rationem'actus Metaphysici, non Physici, essentia autem illi respondens potentia est non Physica & realis, sed Metaphysica, co modo quo genus dicitur, potentia respectu differentiz contrahentis : hæe inquam funt clara & manifelta. Sed inquiritur de effectibus existentia, non inquam respectu propriz eslentiz, sed re-

rent ini vel maam:

ftentrincum uliari

fim-

ncurft efleims aretur n exuatur

non-Adenten

le exipilium icimu imile m eti

Exi fentia tia ta andan spectu rerum aliarum. Quod commodissime &-

et si causas percurramus.

Quanquam existentia, ut sic, non requirat causam formalem & materialem, cum locum habeat in natura angelica re incorporea: quadam tamen existentia qualis est rei corporez, certam requirit materiam & formaur. Existentia itaque est omninò necelfaria, ut materia & forma suas exerceant causalitates. Nam materia sustentat formam, hæc contra actuat materiam, utraque intrinsecè constituit corpus naturale, ut arborem, quæ fieri non posfunt, nisi exsistant materia & forma. Quod enim non est in -natura, non porest hoc modo causare : quanquam finis aliis de causis, etiamsi non existar causare poteft. Et licer quidam velint, exiftentiam materiæ & formæ effe conditionem, aut ut illi loquuntur quasi conditionem ad causandum requisitam, revera tamen est id per quod in suo genere causant : ( quanquam concipiatur à nobis ut conditio vel modus.) Nam materia non causat nisi per entitatem realem, seu effentiam'a ctualem, quæ ab existentia non distinguitur re, ut sæpius diximus : idem de forma judicium elto. Nam neutra causabit, nisi actuin natura existat. Idem judicium esto de causa esficiente, quæ non causar, nifi actu existat.

Caput

Te

n

ei

la

al

ti

tu &

po

m

fee

at

en Sc

ift

ca

di:

ex

aci no tia

cor

#### Caput III.

Quotuplex sit exsistentia.

FT hæc quidem de cautis & effectibus existentiæ: sequitur ut indagemus, quarum rerum fit existentia. Existentia proprie & immediate est rerum fingularium : nam nullum ens actu effe poteft , nifi individuum & fingulare, quemadmodum ante diximus : nihil vero; aliud eft existentia, quam ipsamet actualis entitas rei individuæ. Quapropter licet concipiatur natura communis abltfacta ab individuis, & apra quali ad existendum, non tamen potelt concipi, ut fic actu existens, nisi falso. Non potest ergo concipi existentia actualis, ut immediate actuans naturam communem, ut sie: sed tantum ut contractam & individuam fa-Quæ natura communis præcisa individuatione non est proxime capax existentia, hoc enim modo illi repugnat actualis existentia. In Socrate ergo non potest distingui duplex existentia, una Socratis, alia hominis, sed est unica tantum qua immediate existit Socrates, mediate vero homo, cui tamen non debetur existentia. Unde sane patet, non posse concipi existentiam abstracte, & in communi; aut si concipitur, non concipitur existentia realis & actualis, sed tantum potentialis : sicut home non potest concipi, ut actu existens per existentiam humanam in communi, sed per hanc tantum aut illam existentiam: aut si concipiatur in communi, non tam concipitur ut actu existens,

aput

iè fi-

uirat

ocum

qua-

orez, iften-

ria &

nate.

nate

natu-

fi exeft in

man-

xiftat

Ben-

aut ufan-

od in

tur à

teria

ffen-

nguijudi-

tu in

la ef

sed potentia tantum. Actualis ergo existentia intrinsece concipi debet, ut individua cum habitudine ad essentiam singularem, non autem communem: quo sensu dixit Philosoph. 1. Metaph.effectionem effe rerum fingularium. Confat vero effectiouem tendere ad effe, quod proprium est rei singularis. Rerum aliæ simplices funt, ut anima, linea, albedo: quædam compositz, ut homo, album, &c. Idem de existentia sentiendú venit. Alia enim est simplex. alia vero composita. Quemadmodum itaque in Petro est anima & corpus, ita est una totalis existentia Petri constans duabus partialibus lanimæ & corporis. Et quemadmodum Petrus est persona, hæc autem constat (ut postea videbitur ) natura & subsistentia : ita in eodem Petro respectu personæ, est unica totalis exis stentia, composita tamen ex duabus simplici. bus ( quod quomodo fiat postea constabit ) naturæ & sublistentiæ, sive personalitatis, quæ est modus substantialis pertinens ad prædicamentum substantiæ. Idem judicum esto de omni compositione naturæ & modi.

Quemadmodum ergo essentia in completam, & incompletam distinguitur, ita & existentia dividenda est in completam, & incompletam: existentia ergo partialis seu incompleta, immediate convenit parti essentia, sicut integra existentia naturæ completæ, immediate respicit completam essentiam. Nam si existentia non distinguitur re ab essentia actuali, quemadmodum tota essentia actuale ens est, ita & partes

ejus

6

fi

8

n

n

V

ve be

ta

po

ve fu:

ab

eff ha

eff

fta eft

qui

ru

entia

habi-

utem

Me-

Con-

pro-

plices

com-

exi-

ue in

otalis

libus

a vi-

odem

exi.

plici.

) na·

æcft

men-

omni

tam,

entia

tam:

me-

a ex-

picit

non

mo-

ejus

ejus sunt actualia entia, licet partialia: Ac proinde includent proprias existentias partiales, licet. Materia ergo prima propriam suam, sicut habet essentiam actualem, ita & existentiam: idem de forma statuendum. Nisi quod sicut forma est longe nobilior materia, ita & existentia formæ longe erit etiam nobilior materiæ existentia; compositum vero utrumque nobilitate superabit ob eandem causam.

Existentia ergo nec semper simplex, nec semper composita erit : sed pro natura effentiæ actualis quæ interdum est simplex, interdum vero composita. Nam si estentia sit simul, &; simplex & completa, ut in Angelis, talis erit existentia: sin simplex quidem fuerit estentia, verum incompleta & partialis, talis quoque debebit este & existentia : At si essentia completa quidem fuerit, non tamen simplex, sed compolita ; talis etiam erit & existentia : quod quidem intelligendum est de omni compositione reali, five essentialis ea fuerit, five integralis; five per se, sive per accidens. Ac proinde accidens fuam propriam habebit existentiam diftin cam ab existentia subjecti. Habet enim proprium esse per propriam & novam actionem factum, habebit ergo & propriam existentiam, que ab esse non distinguitur. Idem de modis sive sub-Rancialibus, five accidentalibus judicandum eft. Habent enim propriam essentiam, debilein quidem eam, diftinctam tamen ab estentia fuarum naturarum : habebunt proinde & propriam existentiam codem modo diftinctam; nam,

I

nt

ut dixi, estentia realis (de hac enim loquimur)

re non distinguitur ab existentia.

Ex quibus patet, quomodo sit intelligendum illud quod vulgo dicitur, unius rei und esse existentiam, seu effe. Intelligendu siquidem hoc est, de esse adæquato, & proportionato illi rei cujus est existentia. Anima siquidem est res non tantum una, sed & simplex: ta'is ergo erit existentia. Homo etiam licet sit natura composita, est tamen una, ita existentia ejus una est, licet non simplex. In omni ergo re est unum esse completum, & adæquatum, quod interdum fimplex eft, interdum compositum.

## Caput IV.

De separatione existentia ab esfentia.

CI vera diximus de essentia reali & existentia, eas nimirum reaple non diftingui, sequetur sane existentiam non esse separabilem à propria essentia, cum sint una eademque res. At vero idem à seipso separari ne cogitatione fingi aut concipi potest; ut nimirum maneat effentia rei destructa existentia, aut contra. Nam si in re existente destruitur esientia realis, & separatur ab existentia, destructur ergo aliquid esse, quod erat extra causas, hoc est, destruetur effe existentiz : non ergo maner effe existentiz, quod supponebatur. Nulla ergo est potentia, ne infinita quidem, que separabit existentiam aliquius rei ab ejuldem ellentia. Dico ab ejuldem ellentia; quia nihil impedit existentiam separari ab alioI

ir)

um

xiest.

cu-

non

ex-

ofi-

li-

effe

um

tia,

etur

pria

rero

rei

n re

tut

uod

en-

up-

nica

rei ia;

liona

na essentia, non tamen à propria. Sicut ergo nulla vi potest essentia ab existentia separari, ita nulla vi potest res quæpiam aliena existere existentia. Admittendum tamen existentiam actualem esse separabilem ab essentia creaturæ, ita ut cum existentia simul pereat, & ipla esfentia. Nam cum esse habeat ab alio, privari eo po test, sed ita ut simul pereant:una enim eademque res est estentia actualis, & existentia : à quocunque ergo una destruetur, destruetur & alia. Quod dico maxime patet in generabilibus & corruptibilibus. Quanquam si proprie loquendum sit, non tam separatio est dicenda quam destructio : nec enim actus separatur à potentia receptiva, aut una res ab alia; sed quia res naturalis, ut forma canis, quæ antea erat actu, per deftructionem definit effe actu ens, & fit non ens. Ac proinde non intercedit propria separa. tio rei à re, sed ut dixi, destructio, aut annihilatio. Intercedit quidem aliqua differentia inter istos duos modos desitionis respectu subjecti, quæ quia facilis eft, à nobis hic prætermittetur.

Sed hic jam occurrit difficultas non prætereunda leviter: nam si ablata existentia perite etiam estentia, quid dicemus de propositionibus quæ dicuntur æternæ veritatis, in quibus prædicata essentialia de subjecto enunciantur? habentur enim necessaria. Sed si essentia in qua fundantur destruitur, non sunt necessariæ, sed contingentes. Quod dico hoc est: homo est animal, corpus, substantia, hujusmodi enunciatio-

nes

nes non pendent à tempore : sive enim homo existit sive non, verz creduntur. At si exsistentia & essentia (in qua fundantur) simul pereant, non possunt esse perpetuz veritatis, ac proinde nulla esset scientia, cum scientia abstrahat

ab actuali existentia.

Nam quod quidam dicunt hujusmodi enunciationes effe veras non in se, sed in mente divina, parum est; hoc enim modo & enunciariones contingentes sunt perpetuæ veritatis in mente divina. Constat enim ex superioribus, nihil extra Deum zternum effe. Et profecto cum ipla extrema funt in tempore producta, non video quomodo horum extremojum inter se connexio (quod tamen quidam affirmant) esse possit perpetua. Graviores nibilominus Philosophi affirmant hasce propositiones æternæ esse veritatis. Ad quod dico, in enunciatione ifta, homo est animal, albedo est color, maxime esse considerandam copulam, que unit pradicatum cum subjecto, pro utriusque conditione. Dico pro utriusque conditione: nam interdum fignificat prædicatum, & subjectum uniri inter se pro certa temporis differentia quatenus exigit prædicatum, ut si dicas homo est ambulans. Hic eft certam temporis designat differentiam, quia prædicatum ambulans, hoc exigit. Interdum' vero unit non respectu certi temporis, sed absolute, quia hoc etiam exigit natura extremorum : ut in enunciationibus æternæ veritatis. Quando ergo dico, homo est animal, si re est, fignificar a dualem connexionem extremorum reaple

u

tu

ac

q

na

en

bu

en

ha

reapse existentem, veritas hujus enunciationis pendet ab extremis & certo tempore, ac proinde supponit actualem existentiam, nec est perpetua, sed temporalis. Cujus veritas pendet ab eo esticiente quod existentiam procreat; nam quod producit hominem, producit etiam animal, una enim eademq; esticientia utrumque producitur: est enim una eademque res, cujus existentiam

si tollas, tolles & essentiam.

mo

en-

re-

rohat

un-

io-

in

as,

Sta.

nter

nt)

nus ter-

one

ime

edi-

one.

nter

igit

ans.

am,

fed

no-

tis.

eft.

rum

aple

At fi re eft, absolute uniat extrema, ita ut ni-) hil aliud dicat, quam prædicatum etfe de effentia subjecti, sive existat, sive non; tum vero nihil impedit, quo minus hujulmodi enunciatio fit perpetuz veritatis. Nec enim copula unit pro certa temporis disterentia, respectu cujus prædicatum requirat actualem subjecti existentiam, sed tantum illa duo ita effe comparata, ut subjectum nequeat, aut esle, aut concipi, quin prædicatum ad Alud pertineat, & in eo involvatur : animal enim & homo, ficut albedo & color, quanquam diftinctis à nobis concipiantur conceptibus, funt tamen una eademque res, ac proinde ficut res est fibi ipfi eadem, ita ista duo sunt unum à parte rei. Atque hoc modo dicitur talis propositio carere efficiente causa, quia hæc semper terminatur ad existentiam; ergo quemadmodum in enunciatione conditionali veritas nec pendet à tempore, nec ab efficientia, tam enim reperitur in rebus impossibilibus quam possibilibus, ita in veritate hujus enunciationis quæ perpetuæ est veritatis, res se habebit.

Caput

## Caput V.

Qualis fit compositio ex esse & essentia.

Ompositio ex esse & essentia, seu essentia & existentia, non est realis, sed rationis: nam cum fint una eademque res, quomodo constituetur ex illis compositio realis? omnis enim compositio, debet este distinctorum unio, hoc est compositio realis debet constare extremis reaple distinctis: at hac extrema non funt reaple distincta, sed sola ratione inter se diftinguuntur. Quemadmodum ergo ens rationis æquivoce est ens : ita compositio ista æquivoce compolitio dicenda est. Negandum tamen non est, quin ejus aliquod sit fundamentum in ipsa natura: nam quia creatura non habet ex se actu existere, sed tantum est ens potentiale, quod ab alio potest esse participare, fit ut effentia concipiatur à nobis, tanquam aliquid potentiale, existentia vero, seu esse, tanquam actus quo talis estentia actu conflituitur. Unde facile apparer, quare hæc compositio dicatur effe de essentia creatura; eft enim de essentia entis creati reaple existentis, non habere esse à se, sed aliunde illud participare. Longe aliter se res habet in Deo, ut vidimus: est enim per essentiam ens, hoc est, entitatem suam non habet aliunde participatam, sed ex necessitate essendi fibi ab intrinseco convenientem, absque omni efficientia.

n

9

Porro quod quidam dicunt, existentiam creaturze esse receptam in aliqua potentia, id sano modo tia

s:

n-

im

OC

nis

re-

nis

oce

psa

cfe

ile.

en-

en-

tus

ci.

effe

en-

ha-

on-

us:

en.

pa-

rin-

ea-

ano

modo intelligendum est. Diximus jam ante, essentiam non esse potentiam proprie sic dictam existentiæ sibi respondentis, sed improprie, hoc dici asseruimus: quanquam non sit negandum, aliquam esse essentiam receptam ab alio, qualis est accidentalis, & formæ substantialis, quæ recipiuntur à subjecto sustentante. Ita quidem ut subjectum recipiens, & forma recepta reapse distinguantur: at vero esse materiæ & Angelorum non est receptum ab alio, tanquam sustentante & recipiente.

#### Caput VI.

De divisione entis in substantiam & accidens.

A Tque hæc de communi ratione entis creati ; sequitur ejusdem divisio in substantiam & accidens: utrumque autem in natura membrum dari, ex continua rerum alteratione constare porest: videmus manum nunc calidamy esle, nunc frigidam; & hominem nunc stare, nunc vero federe. In quibus mutationibus aliquid est quod substat, aliquid quod deperditur, & accedit: & quanquam non fit negandum, unum accidens alteri accidere posse, primum tamen & radicale fundamentum, ut fic dicam, accidentium est ipla substantia. Quemadmodum omne ens, aut est per se, aut in alio esse habet, ( quæ duo immediatam oppositionem habent:) ka omne ens aut substantia erit, aut accidens. Que dico intelligenda funt de accidente l'hysico, quod ex natura rei, vel realiter à substantia distinguitur:

distinguitur: Nam accidens Logicum, seu prædicamentale à substantia non ita distinguitur,

quemadmodum in decursu patebit.

Divisio entis in substantiam & accidens est analoga, codem prorsus modo quo de Deo & creaturis diximus prædicari ens. Primo enim convenit substantia, secundario autem accidenti : nec tamen propterea negandum, accidens absolute esse ens, alioqui non rece divideretur ens in substantiam & accidens. Dicit quidem Philosophus, 7. Metaph, tex. 2, accidens esse entis ens, quod non est ita intelligendum, quasi accidens non fit absolute ens, sed quia esse suum babet in substantia, & cum dependentia ab ea : Quid? quod substantia dicitur à substando ideo nimirum, quia accidenti substat, & illud in se quafi suftinet : quod non fieret si accidens non effet ens, proprie sic dictum : Quemadmodum ergo cœpi dicere, substantiæ est subeste. In qua notione duz proprietates substantiz includentur : quarum una est absoluta, effendi scilicet in fe, & per fe, ( quam nos propter ejuldem simplicitatem declaramus per negationem effendi in subjecto ) alia respectiva, sustentandi nimirum accidentia. Quia vero ex accidentibus pervenimus ad cognitionem substantiz, ideo per habitudinem substandi seu sustinendi accidentia, primo eam cognoscimus. Sin autem rem ipsam consideremus, conditio primo loco tradita ( essendi per se ) est simpliciter prior, magisque effentialis, & intrinscea substantia, conveniens ei in primo modo dicendi per se,cum **fecunda** 

ni
fe.
Pri
ill
co
ft:
tel
fid
ve

ph

fee

om Me eft cies dur pre lin

plei ide mo ftai ta ( phy

dit

noi plei fub

Quz.

prævitur,

ns est

eo & enim idenidens eretur idem

quali fuum ea:

in se in se in non lmocesse.

fendi ejulonem itan-

ntiæ, nendi utem loco

rior, ntiæ, cum

subfiftentis.

secunda ( sustentare scilicet accidentia ) conveniat quidem, sed in secundo modo dicendi per fe. Substantia hæc variis modis dividi solet : & primo quidem in completam, & incompletam: illa est integra & totalis, aut ut talis à nobis concipitur & intelligitur. Hac est pars substantia, vel saltem ad modum partis à nobis intelligitur, ut anima &c. Hic mihi obiter considera, dupliciter dici substantiam completam vel incompletam. Physice nimirum, & Metaphysice. Physice dicitur substantia incompleta, quæ est pars Physica, aut modus & terminus Substantiæ: ut subsistentia &c.materia,forma, Completa vero, est composita constans partium omnium integritate & unione, ut homo, lapis. Meraphysice illa substantia est completa, quæ est composita ex genere, & differentia, at species. Incompleta vero que concipitur per modum partis, ut differentia : nam genus tam fupremum quam intermedium ponitur in recta linea prædicamentali, ac proinde concipitur per modum substantiæ totalis & integræ, & includit vel distincte, vel confuse quicquid ad complementum substantia necessarium est. Differentia vero concipitur per modum formæ, & ideo non prædicatur in quid, fed in quale, per modum nimirum adjacentis potius quam substantia. Licet ergo reipsa sit substantia completa ( non est enim aliud ab ipsa specie, ) Metaphysice tamen secundum modum concipiendi nostrum excluditur à ratione substantiæ completa, cum genus concipiatur per modum totius

Quæ tamen non sunt ita accipienda qual ratio entis completi consistat in co, quod pradicetur in quid, sed quia ex modo prædicatio nis recte colligitur, id quod fic prædicatur con cipi per modum totius, & completi entis. Und conftat substantiam metaphylice completam non effe semper compositam ex genere & dis ferentia.

Dividitur etiam substantia in primam & fe cundam : quæ ut intelligatur , notandum el substantiam omne per se subsistere, diversimode tamen : nam prima immediate sublistit, secund fubfiftit etia, non tamé immediate, fed mediant prima. Ergo substantia fingularis & individua quæ per fe primo existit, est substantia prima: in qua tamen fecunda substantia, natura scilica communis, subsistit etiam. Itaque divisio ha non est generis in species, sed sumpta est à proprietate subfiftendi utrique substantiæ commu ni, inæqualiter tamen : primæ enim substantiæ convenit immediate, secundæ vero mediante prima, ut diaum eft.

# Caput VI.

# De prima substantia seu supposito.

PRima substantia est substantia individua, per se subsistens; nam prima substantia de nullo subjecto dicitur, est ergo singularis & individua. Neque hoc tantum, sed & per se subsistit. Quod inde constat, quia substantia prima est per se completa, nulla vero substantia fin-

ful cit ful eni tal ful pe na di

fir

rel pa m po Ye tio

ut COL fte lar bus 2

N fin am ph

CO na Clu ali die

qual fingularis est completa, nisi subsistens etiam sit: substantia enim prima, præcipue substantia dicitur : quod non fieret fi non subsifteret, Prima substantia non est alia à supposito : suppositum enim eft substancia fingularis per se subsittens, talis vero est prima substantia, proinde idem est substantia prima & suppositum. Persons & suppositum eo distinguuntur, quod illa dicatur de natura rationali, eft enim rationalis natura individua substantia: cum suppositum dicarur de rebus etiam inanimatis; proinde eo modo comparatur persona ad suppositum, quo modo homo ad animal, aut species ad genus, Idem de hypostasi judicato, quæ non est alia à supposito vel persona.

Supposita itaque verborum significatione rationem suppositi videamus. In supposito enim ut Petro funt duo, natura scilicet fingularis constans hoc corpore, & hac anima, & subsistentia seu personalitas, per quam natura singularis redditur incommunicabilis alteri : ex quibus duobus oritur compositum constans natura & subsistentia, quod suppositum est & persona. Naturæ ergo nomine intelligitur substantia fingularis continens integram individui essentiam, in abstracto tamen sumptam, quam Metaphysici vocant formam totius, ut hæc humanitas constans hac anima & corpore. Suppositum & natura diftinguuntur, tanquam includens & inclulum : luppolitum enim includit naturam, & aliquid addit, quod personalitas seu subfiftentia dicitur ; natura vero in fe non includit subfi-Bentiam,

idua, antia laris c per antia antia

fin-

præ

icatio r con-

Und letam

& dif

& fe

m cf

mode

cund

diann

vidue. rima:

cilica o hat

pro

mmuoftan-

dian-

mir

pof

enir Aic

**fub** 

eft

ex I

que

ut d

ften fub

effe ind

inn

exi

ani exi

ften effe,

eA i

pto At

Ch

Rentiam, fed ab ea præscindit. Arque hinc hete i ut natura poffit confervari fine subliftentia propria (ut in Chrifto patet qui caret sublistenti humana seu creata ) suppositum autem totun non possit conservari fine natura, quia illan formaliter includit. Sin vero compares subsi Bentiam iplam ad naturam, condiftinguuntu inter le tanquam duo extrema suppositum le personam componentia; in qua composition natura ( id eft, materia & forma unita ) fe ha bet ut materia, subfiftentia vero ut terminus forma natura, quemadmodum inposteri

Subliftentia, quam natura addit fuppolitt vel persona, non est accidens aliquod; in Ch sti humanitate ( hoc exemplo ideo utor q nullibi in natura tam apparet diftinctio natu & subliftentiz, imo fi Chriftus non fuillet, eft, fi Deus non fuiffet homo factus, nunqui devenissemus in hujus rei cognitionem ) funt cidentia omnia connaturalia humanz natura tamen non est sublistentia de qua agimus : 1 eft ergo personalitas accidens aliquod huma natura. Accedit quod Verbum divinum at mendo humanitatem, non supplevit in ea a quod accidens, alioqui unio illa non fuiffet fu Rantialis, sed accidentalis: Quid ? quod supp fitum est substantia completa per se una, ergo · lud quod addit suppositum naturæ perginet a illius complementum : est ergo de genere sub fantiz, & non accidentis, Quod dico de lug ponto, non tamen intelligendum est de suppor

a pro-

tenti

illan

fubfi.

maun ım le

Grion

fe ha

nus ( fteru

ofitt

Ch

r q

atu

et, b

nqui

ant i

WZ

S : 0

aman

affi

ea al et fub

Suppo rgo net a e fub

de fu

ippoli

inc he to materiali, fed etjam immateriali, Angelo nimirum quovis: in eo enim tam reperitur compositio ista quam in homine aut leone. Nec totun enim oritur ifta compositio, ex aliqua imperfe-Cione rei materialis, sed ex generali conditione Substantiz finitz, que Angelis etiam convenit : eft enim & prior, & abstractior compositione ex materia & forma.

> Diximus jam personalitatem effe actum quendam, aut formam natura : illi enim datur? ut det ultimum complementum in ratione exi-Rendi, vel ut existentiam compleat in ratione subliftentiæ : nam existere ex se solum dieit rem effe extra fuas caufas, feu in rerum natura, proinde indifferens quali est ad modum existendi innitendo alteri ut sustentanti, & ad modum existendi per se sine dependentia ab alio sustenante: at vero fubliftere dicir peculiarem modum existendi per se fine dependentia ab aliquo suftentante : unde illi opponitut inexistere seu ineffe, dicitque determinatum modum existendi in alio. Quamdiu ergo existentia non est terminara per modum existendi per se, & in se, adhue eft incompleta, & in staru quali potentiali, ac proinde ut fic non habet rationem fubliftentiz. At fi natura substantialis suerit affecta modo existendi per se, tum demum erit complete ter-minara. Modus ergo existendi per se, est ipsa personalitas seu subsistentia, modus nimirum farterminus natura fecundum effe existentia. Nam nihil aliud intelligimus deeffe humanitat? Christi, ut non sublistat subfistentia propria; nifi

nisi talis existendi modus quo sir per se, & non ext e in alio. In ea enim est integra existentia huma-ubsta næ naturæ: sed quia innititur Verbo, à quo su-uræ stentatur & pendet, ideo caret illa humanitas um si modo existendi per se, ex cujus desecta nec sub- 12, n ltim

fiftens eft, nec persona creata.

Nam quemadmodum actu inesse alteri est ausa ultimus terminus seu modus existendi forma icta, accidentalis; (licet enim accidens ex vi sua existentia sit aptum inesse, seu inharere alteri, non tamen est actu inhareres ex vi solius existentia, sed indiget speciali modo existendi, qui est inharere, inharere actuali modo existendi, qui est inharere, inharere actuali modo existendi, qui est inharere inharere actuality. ut in se sit sine dependentia ab aliquo sustentante: ille ergo modus complet suppositum, ha ponun betque suppositalitatis rationem.

Est vero suppositalitas, seu id quod suppositum addit naturæ, modus sub Rantialis modali. ter a natura diftinctus : nam natura & fubfir fubfi-Rentia non distinguuntur realiter, seu tanquam res & res, sed tanquam res & modus rei : lepas rari enim porest natura à sublistentia sua, itàus natura fir existens fine propria sua personalitate seu subsittentia, quod in Christo Domino apparuit. Hæc ergo diftinctio inter naturam, Subsistentiam sufficit ad ea omnia salvanda,qua attribuuntur aut naturæ, aut supposito. Con-

ftat

natur

perfor

eft.qu

Cubat

112

non est enim primo personalitatem modum esse uma- ubstantialem, & ultimum complementum nano su- uræ substantialis, reducique ad prædicamenunitas um substantiæ: nec enim est materia, nec forc sub- na, nec compositum, sed horum omnium quasiltimus terminus. Unde reducitur ad genus ri est ausæ formalis: non quod sit forma proprie sic ormæ ida, sed quia ad modum formæ actuat: ac roinde ob debilem entitatem suam in natura diteri, roinde ob debilem entitatem suam in natura diteri, roinde ob debilem entitatem suam in natura diteri, roinde ob debilem entitatem suam in natura existere non potest sine coujus est modus. Eo plo enim quod separatur, destruitur ejus ratio. Nam sicut intelligi non potest sessio sine sedente, aut statio sine stante; ità nec subsistere sine statura existente.

Et quia natura & subsistentia ex natura rei, eu modaliter distinguuntur, sit ut veram & refe est dem inter se compositionem faciant. Est enim ampositio distinctorum unio, ac proinde natura & personalitas, tanquam res diverse com-

has ponunt personam seu suppositum. Ità tamen ut natura multo fit & nobilior, & perfectior ipla personalitate seu subsistentia, quæ nihil akud est, quam modus substantialis ultimo terminans ubfis fubftantialem naturam, constituens cam per se Subaftentem & incommunicabilem.

Caput VII.

pofdali

uam cpae

tàus itate

ap-

qua

Confat

De subsistentiæ divisibilitate.

dimus jam subsistentiam effe natura modum, necesse est ergo ut ei respondeat : nawa itaque divisibilis, habet subsistentiam divi-

fibilem, & indivifibilis natura qualis est Ange latie fibilem, & indivisibilis natura qualis est Angelatica, talem habebit & subsistentiam, indivisibile in lem nimirum. Et quia natura materialis, ut hu & su manitas, habet compositionem, non fantum est acqua sentialem ex forma & materia, sed & integra lem seu quantitativam. quemadmodum in aqua partibus videre est : sit ut utriusque compositioner at a compositioner subsistentia sit divisibilis. Nam suppositionem subsistentia que est natura mo alliguemadmodum ipsa natura non est simplex, se ibus composita, ità subsistentia que est natura mo alliguemadmodum ipsa natura que est natura mo alliguemadmodum ipsa natura etiam, candem pari leter compositionem subsiste. Nam non est mo dus unius tantum partis, sed utramque partem sorm se ipsus unius tantum partis, sed utramque partem sorm se ipsus sum compositum immediate afficit. Iden mus i judicium esto de toto integrali. Totum enim ad qui integrale est & materiale ac extensum, esso e ma subsistentia talis natura debet materialis & ex sit qui tensa esse : constabit ergo partibus integranti sio ha bus carumque unione co modo quo ipsum to gens sum. ftent zum.

Porro quod suppositum incommunicabile di cunque catur, id sano modo intelligi debet: multis enin imme catur, id sano modo intelligi debet: multis enime imme modis dicitur aliquid communicabile; Quædam ab eoc est communicatio intentionalis in genere cause tem pe finalis, quomodo bonum se communicat appo quo re tenti, alliciendo nimirum ad sui dilectionem am. se quo modo suppositum esse communicabile in confesso est, siquidem perfectionem amabile su se se communicatio extrinsce and realis se. Phissan anapodo esse in contra cont quo re quidem, sed realis & Physica, quomodo essid ermin ens communicat se esse dibus, quomodo maxim depende communicabile est suppositum. Est communication cario

Ange atio tertio, quali formalis & intrinseca qua res visibis è ipsam effectui communicat, quomodo materia ut hu & forma communicant se composito. Physico: um el atque ità communicatur subsistentia natura, cui ntegra incime conjungitur eam terminando, & natura naque communicatur supposito. Subsistentia vero cresositio ata est incommunicabilis non tantum pluribus. Nam suppositis quod indubitatum est, sed etiam pluex, se tibus naturis: nam subsistentia creata ità est em alligata propria natura quam terminat, ut nulli natiri alteri communicari possit.

Sed causas subsistentiæ videamus. Finis & artem forma hic concurrunt; est enim subsistentia ultiIden mus terminus & actus constituens suppositum ad quod à natura ordinatur. Supersunt esticiens o ceso & materia, de quibus ordine. Subsistentia cum & ex it quid reale extra causas suas existens, necessario habet causam esticientem: omne siquidem am to agens quod naturam producit. esticit etiam subsistentiam naturam eam terminantem. Quænised de actual and er enque ergo per creationem producuntur sicut immediate à Deo habett este, ità & immediate abeodem habebunt & subsistentiam: quæ aucaus apper encrationem sunt, generans ipsum, à apper quo res genita sit, etiam consert illi subsistentime. Quo res genita sit, etiam consert illi subsistentime and edemque actione numero, siat & natura & subsistentia, sed diversis, consunctis tamen, insectionem : nihil enim aliud est actio quam axim dependentia termini ab agente. Cum vero submunia sunta sunta sunta distincta inter se, habecatel

bunt & distinctas quibus producuntur actiones anima rationalis Christi est creata eadem actione qua crearetur, si non esser verbo unienda & ejusdem speciei cum actionibus quibus alia anima rationales producuntur, & tamen care propria subsistentia creata: signum itaque est alia actione sieri animam seu naturam, alia vero ejusdem subsistentiam. Potest enim produci natura sive propria subsistentia, necesse ergo in

tercedere plures actiones.

Tam subfiftentia immediate fit ab ipfa natura (immediate tamen à generante, cujus est dans genito omnia ea quæ immediate consequuntu genitum, quæque funt necessaria eo instanti qu res producta est ) que habet omnia que necel faria funt, ut ab ea active fiat lubsiftentia : pra cedit enim non tempore, fed natura, estque nobilior, eftque omnium actionum & proprietatum principium : Quid ergo impedit quo minu fit & subsistentiæ propriæ? Et quamvis acti agentis ultimate tendat ad conflituendam rem per se subsistentem, proxime tamen & immediate efficit naturam existentem, ad quam confe quitur subfiftentia, quam dicitur quidem conferre agens, eo modo quo is qui dat forman dicitur dare omnia consequentia formam ut dixi Proinde quando creatio dicitur rerum subsistentium, non est ità accipiendum quasi formalitet ad sublistentiam terminetur, sed quia per se primo tendit ad tale esse ad quod ex natura to consequitur sublistentia.

Quod ad subsistentiæ materiam attinet, scien-

dum

un

tan

eri2

end

qu

it ut

ater

2,0

ed p

uam

enti

m n

us à

uni

nis c

im c

ad

de na

mabi

rione

Supe

s dica

rum.

priu

polit

totale

e bom

prin

Sub

im hu

caufa

Qui

nes

di-

nda

alia

caret

e eft

vero

duci

o in

atura

dare

antu

i qu

necel

pra

e no-

ricta

ninu

medi

onle con

man

t dixi.

aften-

naliter

fe pri-

ura re

um eft non semper eam habere proprie sic dt-Ram. Nam subliftentia Angelica non est maeriz affixa: quia tamen Angeli subsistentia endet ab ejusdem natura & in fieri, & in effe quomodo & aliarum naturarum subsistentiæ) t ut natura dicatur interdum causa subjectiva, nterdum vero materialis propriæ suz subsistenz que illi inheret, non modo accidentium, ed potius formarum substantialiume Quanuam nonnulli conjunctionem eam & depenentiam, quæ eft inter fublittentiam. & natum nolint vocare inhæsionem : nam quia mous à natura distinguitur modaliter tantum, fit unio subsistentiæ cum natura alterius effe ornis credatur, & rationis quam inhæsio : nec im comparatur ad naturam eo modo quo forad materiam, sed ut purus rerminus, ac prole natura se habet, non ut materia sed ut ternabilis à tali termino, cum quo habet con-200 donem necessariam. n rem

Superest jam ut videamus, quomodo actiodicantur esse suppositorum non vero natuorium & martin influxum in actiones politi:nam Christus homo habuit integrum, totale principium operationum humanarum e humana subsistentia; ergo subsistentia non principium actionum humanarum in Chri-Subfistentia quidem verbi terminabat nain humanam aslumptam, non vero exercetransalitatem ullam loco subsistentiæ huma scien-Quid ? in rebus Physicis actiones semper dum

en

rdo

bli.

TIC

etu

op

ne

na Hai

ope

ppol

io f

qu

do.

ait

cs fe

cut

parti

Ofta

que

üni

anti

ad p

ad e

funt naturarum, & formarum proportiona rum, non vero subfiftentia : calefactio enim à calore, visio à facultase videndi. Unde r tum abest, quod actiones hujusmodi suppo tribuantur propter influxum proprium fu Rentiz, ut læpe forma feu natura non ha hujusmodi influxum proximum, ut in aqui lefaciente videre eft. Dicitur quidem aqua facere, mon quali aut natura aut subliff aque efficiant calorens, fed quia suftental mam accidentalem, quæ eft agendi princip Subliftentia etenim, ut læpe diximus, eft na quidam modus supponens perfectam rei itentiam, que est agendi principium, conditio tantum ad agendum requifita, no ro actionis aut principium, aut comprinci Et hoc quidem facile oftenditur in accide um actionum terminis, qui semper sunt actita, non vera aliquid subliftens : non est necesse ut sublittentia agentis fit proxi principium talis a aionis.

Que tamen non sunt ità accipienda, subsistentia mere concomitante de conconcurrat ad actionem agentia se severa concurrit per se, unde est qued actiones disconses esse suppositionum. Est enim nature complet tum ultimum et terminus, ac proinde nons per accidens concurrit ad actiones. Quis res non potest prius agere quam sit complet perfecta per subsistentiam tanquam termin substantialem, sit ut ad actionem concurrat teccedenter. Et cum sit intrinsecum essenticolement.

iona

enim

de t

ppo

1 6

ha

aqu

ua

68

ntal

ıci

t na

rei

nd

eft

la,

CIA

non

ementum, connaturale & substantiale, non neurit mere per accidens ad actionem, verum do per le requisitus est talis, ut res prius in ler bliftens fit quam agat, aut operetur. Ergo ex? nte agentis requirit natura proprium & com. stum effendi modum, ut fit constituta in statu operandum accommodato: quo modo dicisublistentia per se requiri ex parte agentis, necessaria ad agendum conditio:quia natura; natura ante subsistentiam non est constituta statu completo, & proxime accommodato operandum. Non ergo male tribuitur actio ppolito, & non naturz : non quafi aliqua tio fiat à subsistentia sed quia terminat natuquæ est agendi principium, eo quo diximus do. Præciare ergo Philos. 1. de Ani. sex. ait, melius dici animam non mifereri aut die, fed bominem anima.

# Caput VIII. De substantia immateriali.

leut substantia materialis ea est, quæ habet partium extensionem, ità contra immateria-est, quæ earet hac mole corporea à quanti-otta, qualem in rerum natura existere facile equentibus constabir. Nam ad perfection universi pertinet, ut in eo sit hic gradus antiarum immaterialium; multum, enim ad perfectionem estectus ut sit cause sua lis. Cum itaque universum hoc sit esse sua la ejus perfectionem facit ut detur hic na-

K

turz

ori

nif

nul

ven

No

bus fect

funt

& C

piri

cogn

vix p

x ef

uam

ur,

itelf

tact

m a

s, qu

x cj

iftin

men

r co

iom

uræ immaterialis gradus! natura siquidem i materialis est simillima Deo causa itidem i materiali. Causa enim præstantissima produ estectum sibi maxime similem, quantum quid sieri potest. Nulla præterea est repugnant nec ex parte estectus, nec ex parte causæ quai sinita, & omnipotens existit. Omitto jammonstrationem Philosophi, qua concludit im

ligentias dari ex motu cœlesti.

Certum intelligentiarum numerum Aatu difficile admodum videtur : Philosophi nu rum colligunt ex cœlorum numero, cum tan probabilius fir, longe plures effe intelligen quam corpora cœleftia : nam primarius inu gentiarum finis non est habere actionem quam circa corpus, aut movere cœlum. propter dico, perfectum agens res perfection fibique similiores, si commode potest, in maj facit multitudine : tale agens est Deus ( enim intelligentiæ aliunde fiunt, quam à I per creationem, ) effectus autem illi similli funt intelligentiæ; probabile ergo admodum multo plurimos effe productos. Idem doc ride Coelo cap. 9. effe fupra Corlum e quædam sempiterna, nullis alterationibus, passionibus subjecta, quæ optimam in univ Tempiternitate vitam, & fufficientiffimam bent.

Porro intelligentiz non cognoscuntur à no bis persecte & quidditative, ità quidem ut no tantum prædicata communia, sed etiam propri usque ad differentiam ultimam secundum pro

priam

em

rode

quid

nant

quz

Jam

it in

tatu

riun

n tan

gent

inte

nem

1. 0

ectio

ma

15

nàl

nillin

dum

doce

m d

bus,

unive

nam

ur à m ut no propr

priam

priam ac politivam cognitionem nobis fint ma nifelta. Hoc experientia docet, inprimis cum nullum habeamus principium, quo possimus devenire in hujulmodi perfectam cognitionem. Nostra enim cognitio aut procedit à sensibili-) bus speciebus, aut ex discursu, quo, cognito effectu, causa simul cognoscitur. At vero nullæ funt species quibus intelligentiæ quidditative rognoscuntur : species enim rerum sensibilium & corporearum, quomodo repræsentabunt rem piritualem? multo minus ex effectibus hæc cognitio haberi porest. Effectus quos experimur, vix probant intelligentias effe, quomodo ergo demonstrabunt perfecte, quales ex fint ? Cette x effectibus multo certius cognoscimus Deum wam intelligentias : nam effectus quos experiur, essentialiter à Deo pendent, non autem ab telligentia aliqua. Sed nee cognosci possunt racte per aliquam causam extripsecam efficienm aut finem; causa enim efficiens est ipse Des, qui à nobis perfecte non cognoscitur : erge x ejus cognitione confusa non deveniemus in iftinctam intelligentiarum cognitionem. Hac men non prohibent, quin saltem confuse er conceptus negativos, & communes cognoamus intelligentiarum quidditatem; alioqui nomodo de iis disputaremus?

K 4

Caput

## Caput I X.

#### De intelligentiarum effentia.

Onstat itaque dari substantiam immateri alem, quam Angelum, aut intelligentian vocant ; reliquum est ut proprietates vel atti buta ejuldem prolequamur. Conftat vero pri mo Angelos este intellectuales. Nam si imm reriales sunt intelligentia, debebunt & intelle Auales effe : immaterialitas enim natura can elt, quod ea cognoscitiva sir, & juxta gradun immaterialitas est gradus cognitionis; ac pro inde Deus sicut fumme immaterialis est, ità summe intelligens. Contra formæ corpore quo magis immersæ sunt materiæ, co minu cognoscunt, ut in plantis & lapidibus videre el animalia demum quorum formæ dominantu quali materiz, cognoscunt etiam, & quo for ma nobilior eft, co cognitio eft etiam prættan tior : quod in homine ( cujus forma spiritual eft ) omnium maxime apparet. Intelligentia iraque, in quibus nulla est materia, quæque con pora non informant, ut anima humana, max me intelligere, existimandum est. In omni con nitione ità comparatum videmus, ut cogni scens, cognoscendo sit res ipsa cognita modo spirituali : nam quemadmodom speculum dum repræsentat objecta, migrat quodammodo in corum naturam, ità & potentia cognoscent. Materia ergo limitat & coarctat formam, impeditque quominus res objecta perfecte reprzentetur : & tamen natura cognoscens postulat quandam iori orm tion

tius o in eft :

issin ection In tamer ia & fat e neces

nten Rotel quod pendii fint c partik fimpli

nim

somp superi substate sultate sultate

omni nere puandam capacitatem, ratione cujus possit superiori modo sieri ea quæ cognoscit. Ergo quo orma magis superat materiam ejusque impersetionem, seu quo magis ei dominatur, eo persetius & excellentius operabitur: quo vero minus o impersectius, ut in formis lapidum videre se sed formæ omnino à materia liberæ (quaes sunt intelligentiæ) participabunt præstanissimo cognitionis modo, qui ipsissima intel-

ectio perhibetur.

attri

o pri

nm

telle

c pro

ità 8

port

ning

e el

antu

o for

itan

tual

entia

e cor

man

CO

ogne

mode

dum

do in

(cent.

im

epræ-

tulat

ndam

Intelligentiæ hæ licet immateriales fint, funt; amen finitæ & limitatæ, non tantum in effenia & natura, sed etiam in modo agendi, Contat enim eas effe aliunde productas, nec habere necessitatem estendi, que soli Deo propria est : runt ergo & finita & limitata. Absurdum mim est, rem infinitam habere causam efficintem. Quanquam non desunt, qui putent Arilotelem libro, 13. Metaphys, aliter sensisse, mod hoc loco excurere alienum à fuscepti comendii brevitate videtur. Intelligentiæ licet non fint composite ex materia & forma, aut ex artibus integrantibus, non sunt tamen omnino implices, seu puri actus, verum compositz ompositione Meraphysica. Constat enim ex perioribus effe in iis naturam & subsistentiam, fen personalitatem, ex quibus partibus unitis relutat persona. Tum earum intellectio seu intelligendi actus eft accidens substantiæ superadditum, ut postea constabit : non sunt ergo. omnino simplices. Tum componuntur ex gemere & differentia : continentur enim in prædi-K 5 camenta

## Caput I X.

De intelligentiarum essentia.

Onstat itaque dari substantiam immateri alem, quam Angelum, aut intelligentian vocant ; reliquum eft ut proprietates vel atui buta ejuldem prolequamur. Conftat vero pri mo Angelos este intellectuales. Nam si imm reriales sunt intelligentia, debebunt & intelle ctuales effe : immaterialitas enim natura cau elt, quod ea cognoscitiva sit, & juxta gradum immaterialitas est gradus cognitionis; ac pro inde Deus sicut summe immaterialis eft, ita summe intelligens. Contra formæ corpore quo magis immerfæ funt materiæ, co minu cognoscunt, ut in plantis & lapidibus videre el animalia demum quorum formæ dominanti quali materia, cognoscunt etiam, & quo for ma nobilior eft, co cognitio eft etiam prættan tior : quod in homine ( cujus forma spiritual eft ) omnium maxime apparet. Inteligentia iraque, in quibus nulla est materia, quæque con pora non informant, ut anima humana, man me intelligere, existimandum est. In omni co nitione ità comparatum videmus, ut cogne scens, cognoscendo sit res ipsa cognita modo spirituali : nam quemadmodom speculum dun repræsentat objecta, migrat quodammodo in eorum naturam, ità & potentia cognoscent Materia ergo limitat & coarctat formam, impeditque quominus res objecta perfecte reprzentetur : & tamen natura cognoscens postulat quandam

orma tion tius o im

מבעו

es fu iffim ection Int

ia &

fat e

necessistant tunt tuim toten stotel quod pendii fint co

impli compo superio fen per sultat sellige

artib

addin mni puandam capacitatem, ratione cujus possit supeiori modo sieri ea quæ cognoscit. Ergo quo
orma magis superat materiam ejusque impersetionem, seu quo magis ei dominatur, eo persetius & excellentius operabitur: quo vero minus
o impersectius, ut in formis lapidum videte
st : sed formæ omnino à materia liberæ (quaes sunt intelligentiæ) participabunt præstanissimo cognitionis modo, qui ipsissima intel-

ectio perhibetur.

tian

attri

nmı

telle

cauf

pro-

ità &

ore

ninu

antu

o for

itan

uali

con

naxi

COE

gne

node

dum

o in

cens.

im-

prz-

tulat

dam

Intelligentiæ hæ licet immateriales fint, funty amen finitæ & limitatæ, non tantum in effenia & natura, sed etiam in modo agendi, Confat enim eas effe aliunde productas, nec habere necessitatem estendi, que soli Deo propria est: runt ergo & finita & limitata. Absurdum mim est, rem infinitam habere causam efficiintem. Quanquam non desunt, qui putent Aritotelem libro. 13. Metaphys. aliter senfille, mod hoc loco excurere alienum à suscepti comendii brevitate videtur. Intelligentiæ licet non int composite ex materia & forma, aut ex artibus integrantibus, non sunt tamen omnino implices, seu puri actus, verum composita ompositione Meraphysica. Constat enim ex aperioribus effe in iis naturam & subfistentiam, en personalitatem, ex quibus partibus unitis reultat persona. Tum earum intellectio seu intelligendi actus eff accidens substantiz superadditum, ut pottea constabit : non funt ergo. maino simplices. Tum componuntur ex geere & differentia : continentur enim in prædicamenta

camento substantia, habentque univocam con venientiam cum cæteris substantiis finitis : sub Rantiz enim conceptus est illis communis estque idem modus substandi accidentibus, qu collocantur etiam in iis prædicamentis in qu bus aliarum substantiarum accidentia ponu tu". At vero quicquid est in prædicamento ful stantia, compositum est ex genere & differe tia : necesse enim est, ut sub supremo gene contineatur : genus ergo tale in intelligentia d bet contrahi per differentiam aliquam. Necu men propterea dicendum, intelligentiam ef compositam ex materia & forma. Nam com positio ex genere & differentia non est realis fed intentionalis tantum : nec supponit comp fitionem ex materia & forma, cum locum etis babeat in rebus simplicibus, ut accidentib omnibus. Longe alia est in Deo ratio. De enim cum fit infinitus, rationesque omnis prædicamentorum in se eminenter contine careatque ratione univoca cum entibus creatis ob has inquam causas non mirum, si in nul prædicamento collocari judicetur : quæ Ion aliter se habent in Angelis, ut apparuit ex sup rioribus. Nec quicquam facit quod genus dica tur fumi à materia : hoc enim analogice intelli gendum venit ob similitudinem quæ interced inter materiam & genus. Eodem etiam modo forma & differentia philosophandum videtur. Intelligentiæ ergo funt compositæ ex gener

& differentia, differuntque inter fe effentialiter

nam gradus intellectualis qui omnibus intelli-

ge

Ver

in i

tor

gen

qua

Spe

unte

per

per :

ptib

de li

habe

vam

x fe

fed fo

nunt

lucer

finita

certui

muta

to fpa

est de

met l

in teri

eria.

Gibu

Spatio Ont im

ef ità

C

CO

: ful

unis

, qu

n qu

onu

o ful

tera

gene

ia d

ec t

n ell

COM

reali

anp

eti

ntib

De

nniu

ine

eatis

nu

lon

fupe

dica

ntelli

erced odo d

tur.

genere dicer s

rtelli-

entill

gentils communis eft, inæqualiter fecundum diversos gradus inferioribus communicatur: quod in natura animalis descendente ad diversos brutorum gradus cernere licet. Dux ergo intelligentiæ sub eadem specie non dantur, sed una quæque ab alia differt specie, & effentialiter. Species rerum per se à natura intenduntur, faciuntque ad universi perfectionem, & quidem per le ; at vero individuorum multiplicatio est per accidens tantum in generabilibus & corruptibilibus propter speciei conservationem. Unde liquet intelligentias non effe puros actus, sed habere etiam potentiam, non tantum subjectivam, sed multo maxime objectivam, quatenus ex fenon habent effe (quod Dei proprium eft,) led folum non repugnantiam ut fint, supponuntque potentiam a divam extrinsece eas proucentem.

Constitit ex superioribus intelligentias esse sinitas in essendo, determinatæ ergo erumt ad certum spatium, nec sunt immensæ, sed loco sunt mutabiles, habentque limitatum terminum in eo spatio, cui possunt esse præsentes; hoc autem est definiri loco seu spatio. Proinde intelligentia si de cœlo in terram descendere velit, relinquet locum quem in cœlo habuit, & novum hic in terra occupabit : eodem modo quo gravia & levia. Niss quod hæc cum sint corpora, ci cumstribuntur loco : intelligentiæ autem in loco aut stato sunt, non tamen circumscriptive ; cum sint immateriales, sed definitive tantum : hoc st, ità sunt hic Leidæ, ut simul esse eodem tem-

pore, Romz non possint. Nec tamen moventur motu Phylico, (qui semper supponit subjectum extensum & divisibile, fed motu Mers physico, qui licet verus & realis sit, conveni tamen rei spirituali, ut animæ separatæ, intelli gentia, &c. Videtur Ariftor. ftatuere coelorum intelligentias motrices, plane immobiles. 11 Met.tex.43, ne aliquando à motu cessent, prois de voluit uni loco quasi affixas : verum de ho alias. Sed ad æternitatem earum transeamus æternitas ab intrinseco necessaria, & quasi el sentialis soli Deo convenit, nec enim Deus este Deus si non zternus : quo modo intelligenti non funt merna, cum habeant durationis fu principium à parte ante, ut loquuntur, non its à parte post : hoc est, inceperunt quidem, h nunquam definent. Negandum tamen non el quin potuerint etiam effe ab zterno, ur alibi nobis dictum eft, sed non ex necessitate. En quanquam intelligentiæ non fint æternæ, fu tamen incorruptibiles : id est interno corrupti nis principio carent. Nihil enim est com ptibile nifi materiam habeat, aut à man ria pendeat : intelligentiæ vero funr à man zia libera. Et profecto fi anima rasional forma hominis est incorruptibilis, multe m gis debebit. intelligentia. Quzeunque en eft incorruptibilitatis ratio in anima, mi to ea perfectior reperitur in Angelo. Ac cedit quod corruptio omnis est in compo fito Physico, quale non est intelligents Er quia intelligentiz carent interno corru ptionis

pri fir con illi

A à c tel me ter Ci

qui nos Ar de Pu int om des

lec int les ali int

A

ovenfubje

Meta

nveni ntelli

lorum

proin

de ho

mus

afi ch

gentiz

ris (m

n ita

m, fe

on el

alibi

Erge, fun

upti

COTT

mat

111120

to m

enia

mu

Ac

zentit

COTT

prionis principio, fit ut dicantar entia necessaria. Non quod à prima causa non possint destrui, sed quia, ut dixi, non habent internum corruptionis suæ principium, ut elementa & ex illis constata.

### Caput .

De intellectu & voluntate Angelorum.

Tque hæc quidem de intelligentiarum effentia, sequuntur jam attributa seu proprietates à quibus actiones fluunt. Et primo quidem intellectus quem intelligentiis ineffe supra demonstratum est. Oftendimus enim esse immateriales, ergo necessario erunt & intellectuales. Cumque sint multo excellentioris ordinis quam homines, consequitur sane quacunque nos intelligimus multo excellentiori & perfectiori modo ab iis intelligi. Non nego, quin Aristotel. & Commentator longe aliter sentiant de intellectione hac , quam cæteri Philosophi. Putaut enim illi, Angelos effe immutabiles in intelligendo. Ut autem quid sentiendum fix omifio Arittorele melius confret, tria ilta confiderabimus. Objectum nimirum cognitionis Angelicæ, intelligendi actum, & demum intellectionis principium. Quod ad primum attinet, Angelus non tantum le novie reliquasque intelligentias finitas, sed Deum, & res naturales. Intelligentia enim quævis cum fit spiritualis, erit actu intelligibilis: in primis à proprio intellectu, cum quo maximam proportionem habet.

habet. Quælibet ergo non tantum seipsam intelliget, sed & perfecte comprehendet : si ergo quælibet seipsam intelligit, intelligit etiam se aliunde effectam effe, ac proinde cognoscit authorem, & caufam efficientem , nimirum Deum. Nam fi nos ex effectibus cognoscimus Deum effe, multo magis intelligentiæ ex feipfis cognoscent Deum effe. Quod non est ita acci. piendum, quafi intelligentia Deum intelligendo comprehendat eum : boc enim virtuti & effentiæ finitæ denegatum effe, jam diximus. Licet ergo intelligentia per seipsam cognoscat Deum effe, non tamen hoc modo cateras cognoscit inselligentias, cum earum non fit effectus. Nihil tamen impedit, quo minus una intelligentia alias intuitive & quidditative cognoscat : cum enim finitæ fint ellentiæ & virtutes, à finita virtute ejusdem ordinis & compositionis cognosci posiunt. Quanquam ergo una intelligentia aliam cognoscat, hoc non est ita accipiendum, quasi omnes ejus actiones etiam liberas intelligat : hoc enim puto repugnare limitatæ effentiæ intelligentiatum. Si denique intelligentia cognoscat ea que sunt superioris ordinis, ut intelligentias creatas, quanto magis cognoscet omnia naturalia, quæ inferioris sunt ordinis. Homines enim ista inseriora cognofcunt, quanto magis. Angelus aut intelligentia. Que dico de rebus naturalibus, sunt accipienda cum temperamento. Nam effectus contingentes non possunt certo & infallibiliter ab intelligentia cognosci. Intelli-1 gentiæ

nifi ceff cau effe nis

gei

dan fta qui ligi inti

fub ade fce int vir je&

tia dit rer fiv exi

in eff

tus

gentiz enim non cognoscunt aliquid suturum, nisi ex causis. At vero ex causis non potest ne-lessario inserri essectum suturum: tales enim caus eo ipso quod contingentes sunt, possunt essectum non essicere, ut in actionibus humanis videre est. Atque hæc de objecto intelle-

Aus Angelici.

m in-

ergo

im fe

it au-

De-

eipfis

acci.

endo

flen-

Licet

eum

tin-

libil

ntia

cum

mita

CO-

elli-

cci-

li-

e li-

que

oris

na.

10.

10-

in-

us,

IM

in\_

li-

iæ

Actus cognoscendi, seu intellectio Angelica, non est ipsa substantia ( quanquam quidam l'hilosophi id voluerunt) sed accidens substantiz superadditum, eodem prorsus modo quo intellectio in nobis est comparara. Intelligentia est mutabilis ab intrinseco in actibus intelligen i: est vero immutabilis in substantia: actus ergo intelligendi, non est de essentia aut substantia intelligentia, sed accidens ei superadditum. Effe vero mutabilem in cognoscendo inde patet, quia non est credibile intelligentiam ( fubstantiam scilicet finitæ virtutis) omnia simul cognoscere quæ sub objecto ejus continentur, Deum, intelligentias, résque alias naturalis ordinis: procedit ergo à cognitione hujus rei ad aliarum rerum contemplationem, & quidem succes five, ac proinde in cognoscendo murabilis exiftit.

Terium hic considerandum est Angelice intellectionis principium; quod quadruplex esse potest, principale nimiruum seu primum, um proximum, quibus superaddi potest habitus: & hæc tria concurrunt, ex parte intelligentis est demum objectum ejusque species, qua

unitur

unitur objectum potentiæ. Quod ad primum attinet principium, principale nimirum, constat inter omnes esse ipsam intel. ligentiæ substantiam, quemadmodum in nobis anima rationalis. Eft enim substantia Angelica tota quali forma, ac proinde principium principale suz operationis. Principium secundarium seu minus principale est porentia intelligendi, realiter ab ipla fubftantia Angeli distincta : Constat siquidem ex superioribus, nullam substantiam finitam este immediatum suæ operationis principium. Cæterum an in intellectu Angelico fint habitus aliqui, porro videamus. Habitus instituitur ad potentiam facilitandam. ut actio fit non tantum expedita, fed & delectabilis, habétque locum in ea potentia que propter aliquam inclinationem oppositam, non eft satis propensa in actum, vel etiam propter aliquam imperfectionem, non eft sufficiens ad actum prompte exercendum; neutrum autem istorum locum haber in intellectu Angelico, qui adeo perspicax & propensus est sua natura ad evidencem veritatem, ut magis este nequeat : proinde non difcurrit, procedendo à causa ad effectum, aut eliciendo unum ex alio, sed simplici intuitu veritatem rei object percipit. Non desunt qui putant, acquiri ab Angelo habitum fimilem opinioni in iis rebus de quibus non tam certa cognitio quam conjectura habetur, de qua tamen viderint alii. Superfunt species quas eo mcdo mod excel

tenti

fiat a fenta denta eft n cogn quan prop ceffa & a gnof

Deu

effe & tellig biliff liter ut in enim omn tia fu & ei contin fe

cta c ria a intel mov teria pri-

imi-

ntel.

no-

ntia

inde

Prin-

e cft

fub-

dem

itam

cipi-

elico

abi.

am,

de-

ntia

ofi.

Vel

non

in:

ita.

dif-

ve-

qui

cm

ta-

do

modo inesse intellectui Angelico quo humano, excellentiori licet Philosophi statuunt.

Instituitur species ut uniatur objectum potentia cognofcenti, vel ut intelligibile potential fiat actu intelligibile, éstque imago seu repræfentatio ipfius objecti. Hujufmodi species accidentalis, qua Angelus seipsum cognoscit non eft necessaria: unaquaque enim intelligentia cognoscit seipsam per suam substantiam, tanquam per objectum actu intelligibile fibi, & proportionatum, & unitum : non est ergo necellaria species respectu propriz substanti , quæ & actuintellig bilis eft & intime unita. Cognoscit ergo Angelus seipsum immediate per] fuam propriam naturam Ita ad intelligendum Deum non eget aliqua specie : est enim Dei effetus ab eo effentialiter pendens. Proinde intelligentia se cognoscens, tanquam effectum nobiliffimum Dei, ad eum cognoscendum naturaliter ascendit. Cognoscit itaque Deum non prout in se eft, sed prout in effectu relucet : a nulla enim creatura viderur Deus prout in se est. Ad omnia vero alia eget specie intelligibili ab effentia sua distincta : nam cum finitæ & virtutis & effentiæ sit , non est aliorum causa, nec ea continet eminenter : proinde non est sufficiens in se fine specie superaddita, ut alia à se diftinda cognoscat. Species ergo est omnino necessana ad cognoscendas res naturales, & cateras intelligentias, fine qua non potest objectum movere intellectum. Species ifta fi fit rerum mattrialium, non potest ab objectis haberi, quia intelli-

Cintelligentiæ carent sensibus qui immutantur Cobjectis: carent etiam intellectu agente qui phantasmata facit intelligibilia : necesse eft er cgo species istas aliunde haberi, à Deo nimirum qui cas cum ipfis Angelis concreavit. Face enim ad intelligentiarum perfectionem, quoi fint in actu primo respectu earum rerum quas naturaliter cognoscunt : quod fit per specien, qua objectum reprasenratur in actu primo tantum. Eadem est ratio specierum res immateriales repræsentantium, quæ ab objectis non fluunt, sed ut dixi de aliis speciebus à principio infunduntur. Species ift a longe eminentiores, & perfectiores sunt in Angelis quam hominibus, quia pendent à nobilioribus causis, De nimitum, & intellectu Angelico, súntque proportionatæ nobiliori lumini intellectuali. Quemadniodum ergo Angeli alii aliis excellentiores & nobiliores sunt, idem de speciebus hise judicandum quoque videtur.

Si intelligentiæ præditæ sunt intellectu, ut evici; habebunt necessario & appetitum vitalem ( qui cognoscendi principium sequitur ) quem voluntatem appellant, in qua eadem illa considerabimus quæ in intellectu Angelico. Objectum numirum, actionem seu volendi actum, & denique ipsum principium. Objectum voluntatis Angelicæ tam late patet, quam ejustem intellectus. Hæ enim duæ potentiæ proportionem inter se servant: adeo quidem, ut si altera sit universalis, etiam altera sit: proinde cum intellectus Angelicus sit universalis, uni-

versalis

vei

bit

8

me

8

An

tiæ

gni

adi

ren

mı

A

eft

Ri

An

ita

rea

tut

tan

eri

VO

nis

fur

no

po

no

ali

DI

atur ab

te qui

cfter

nirum,

Facil

quo

n quas

eciem,

o tan-

ateri.

n flu-

ncipio

iores,

mini-

Deo

pro-

Que-

ntiohifa

, ut vita-

ur J

a illa

lico.

endi bje-

uam

ntiæ

o,ut nde

mi-

alis

versalis erit & voluntas illi respondens : amabit ergo Deum, seipsum, intelligentias cateras, & demum omnes creaturas: unumquodque tamen secundum propriam rationem appetibilis, & secundum debitam proportionem.

Actus appetendi seu volendi, non est ipfal Angelica effentia, sed morus superadditus effentiz; appetitus fequitur cognitionem: fi ergo cognitio Angelica est ab essentia distincta, sane admodum probabile est, appetitionem seu amorem esse ab essentia diversam. Variatur ergo &

multiplicatur pro varietate ob ectorum.

Principale principium est ipsa substantia Angelica: At vero proximum & immediatum est potentia accidentalis reapse à substantia difincta; eodem prorsus modo quo de intellectu Angelico philosophati sumus. Quod non ch ita accipiendum, quali intellectus & voluntas reapse non distinguantur, hoc enim non asseritur : modus enim operandi harum faculcatum tam est diversus, ut ab una potentia nequeat fieri intellectio, & appetitio. Operatur enim voluntas per modum tendentiæ seu inclinationis in aliud, quomodo gravia moventur deorlum: intellectus vero per modum affimilationis & repræsentationis trahendo alia ad se. Intelligentiæ ergo habent intellectum & voluntatem, non item appetitum sensitivum, qui organo cotporeo affixus est, ac proinde in Angelo locum non haber. Nec hic est passio aut perturbatio aliqua, eo quo in nobis modo, nimirum cum mutatione languinis in corde ; verum datur ira concupiscentia, &c.abstrahendo tamen ab biscopporalibus. Hoc est appetitus resugit hoc, au amat illud: ita tamen ut nullatenus moveatus sanguis, qui nullus in hujusmodi subjecto est. Nullæ vero hic intercedunt species, quas in Angelico intellectu admissmus, hæc enim facultas non operatur per assimilationem (ubi species requiritur) sed per inclinationem: supposit tamen objectum cognitum in quod tendit; ea est enim harum potentiarum sympathia, quod non prius cognitum.

Cæterum quod ad virtutes morales attinet, sciendum eas institucas ad potentiam, ut ita dicam facilitandam, id est, reddendam voluntatem in agendo magis obsequentem: quæ saue eum sua natura in Angelis sit propensissima, hon opus est virtute aliqua superaddita.

Sed cum voluntas in homine sit libera, multo magis in intelligentia libera etit; est enim multo persectior, & nobilior. Accedit quod radiz slibertaris est intellectus judicium, quod in Angelo multo magis viget, quam in homine.

### Caput XI.

### De vi agendi intelligentiarum.

A Tque hæc de intellectu & voluntate principiis nimirum actionum immanentium: sequitur ut agamus de actione transcunte, ejusque principio. Actio vero transcens aut erit generatio substantialis, aut alteratio, aut motus localis. Et primo quidem nulla substantia ab Angelo

Na qua cur aut nor pot qua

per qui qui qui

nit

cler riz alt Au

rai ful

fit no te

gelo fieri porest: Omnis enim substantia aut fir per creationem, aut per eductionem formæ è materia: At neutro modo faciunt Angeli. Nam ad creationem requiritur virtus infinita, que in Angelo desideratur. Et hæc causa est cur una intelligentia aliam non producat fibi aut aqualem aut inferiorem; quia virtus creandi non est communicabilis creatura, ob infinitam potentiam quæ requiritur ad agendom: nam quanquam res producta non adeo requirar infinitam agendi potentiam : modus tamen producendi, ex nihilo scilicet, seu non præsupposito Subjetto, arguit infinitam in agente virtutem. Nec tamen propterea sequitur, Angelum imperfectum este, quia similem sibi producere nequit : hoc potius facit ad illius perfectionem, quia alia ratione quam creatione produci nequit. Ita cœlum quanquam elemento fit nobilius nequit tamen aliud coelum producere, quod elementum facere videmus. Sed nec potest educere formam substantialem de potentia materiæ, id est, non potest generare, imo ne quidem alterare materiam, id eft, inducere eas in lubjedum dispositiones, qua faciunt ad formam substantialem introducendam : ac proinde fi alterare nequit materiam, multo minus formam substantialem producere, quod vere est generare.

Horum, quæ dico, ratio probabilis adfereur mjulmodi : agens omne debet effe fuo effectui fimile aut formaliter, aut virtualiter, seu emimenter : ergo fi effectus eft compofitus ex materia & forma, debet causa vel formaliter effe

composita

bifce aut. atur eft. s in

n faubi Sup. tenhia

inet, di. nta-Cane

ima, ulto nul. adix An-

nci. que nc-

10-Anzelo

composita, vel eminenter continens totum compositum: at vero intelligentia nec formalite est composita ex materia & forma, nec eminen ter continet totum compositum, cum conste non posse materiam producere, que sola cres tione fit. Si ergo non est composita ex materi & forma, riequit producere compositum ex ma teria & forma. Nec enim est virtutis infinite. quemadmodum Deus, nec ullam proportionen habet cum materia, ut illam alterare posit, cum fit forma omnino abstracta & materia libera Hocillud est quod voluit Aristoteles. 7. Me aph. 22, contra Platonis ideam : quanquam aliis utatur principiis. Licet ergo intelligentia nec generent, nec alterent corpora in hisce infe rioribus, movent tamen ea localiter, transferendo de loco in locum. Unde Philosophi docent cœlos ab iis rotari, & in otbem meveri Hic enim motus non excedit virturem activan intelligentiarum, ac proinde nulla subest causa, quare iis denegetur; imprimis vero cum nulla motus species minus alteret subjectum suum. Alteratio enim producit novam qualicatem, calorem scilicet aut frigus: At motus localis tantum novum ubi in subjectum inducit. Et fane cum seipsas moveant, quid mirum, si & alia corpora etiam moveant ! Et profecto nisi moveant localiter corpora, tollitur omnis connexio mundi intelligibilis seu Angelorum, cum mundo ifto fensibili, cum nihil alind superfit quod agere possint in corpora. Facit vero ad convenientem mundi unitatem suavis ista conjunctio

jun dia caul rali rum rebi

Soci mot vire fime effic

fana inest Po

anto

lqui em ation torpu labit motion

unta unta perpo pern:

in ver

com-

alite

inen

onfte

crea

ateri

K ma

nitz.

onen

,cut

ibera

. Me

quam

entiz

infe

nsfe-

ni do-

everi

ivam

aufa.

nulla

uum.

n, car

s tan-

t fane

z alis

mo

nne-

cum perfit ro ad con-

naio

junctio mundi sensibilis cum intelligibili. Mediante porro motu locali habent intelligentize causalitatem in res corporeas, applicando naturalia activa, suis passivis, quod in motu cœlorum, aliarúmque rerum generationibus apparebit. Imo Platonici multa philosophantur de Socratis Dæmone, & similibus aliis, quæ sine motu locali intelligi nequeunt. Proinde cum vites & proprietates rerum naturalium exactissime norint, non mirum est, si res admirandas efficiant, quod aliter non sit quam applicando naturalia activa suis passivis; quomodo medici sanant, propinando nimirum pharmacum, cui inest vis evocandi humorem peccantem.

Potentia motrix in Angelo supponit, tum inelle Aum dirigentem, tum voluntatem appliantem, ést que ab iis distincta potentia: illæ
squidem agunt operatione immanente, hæc auem transeunte. Nam quemadmodum anima
ationalis nuda volitione non potest movere
otpus sibi unitum, certe multo minus hoc præstabit Angelus, sed necesse est aliquid aliud esse
motionis hujus principium, nimirum potentiam
motricem, quæ dirigitur ab intellectu, & à vosentate ad opus applicatur. An intelligentia
emporibus motis impetum aliquem imprimat;
memadmodum in rebus projectis sieri amat;
m vero proxime & immediate sine impetu mesporora moveat, res est parvi momenti.

qu der

tia con

tenf

fubi

80 C

ratio

is,

tom

iem orm

Su

nft

ber

ta e

lol

nti

nite Lita

A

Aa

len 1, fe

ern

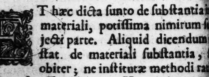
au

# METAPHYSICARUM

Liber Sextus.

Caput I.

De substantia materiali.



nes transgreffi videamur. Hæc enim non abstractionis Metaphysica, proinde ad Pl cum seu Philosophum naturalem pertinet. cerialis substantia est, que materia formi I substantiali constat; an vero forma spiritt fit, ut anima rationalis, an macerialis, ut ma canis; nihil ad rem facir, dummodo fit materiæ forma. Substantia corporea die que natura fua habet molem corporcam, nos ex partium extensione cognoscimus. julmodi lubitantia habet partem extra par proinde locum extensum postulat, unde pars aliam pellit. Quia vero hac partium tensio à quantitate oritur, fit ut per quan tem quoque definiatur, dicitur enim fabit trinæ dimensionis capax. Sed quia omnis Stantia materialis eft corporea & contra, fit pro eadem usurpentur. Nulla enim est substa tia corporea, quæ materia & forma non co

ta,

ftet, neque ulla est materia & forma constans, que corporea & quanta non sit: una ergo eademque res est substantia materialis, & corporea: quanquam secundum mentis precisionem aliquo modo distingui possint: ità ut substantia materialis sit illa que materia formaque constat, corporea vero que habet partium extensionem. Nam dubitari potest, an omnis substantia materialis sit extensa, & corporea, & contra: Revera tamen eadem est utriusque ratio estentialis: substantia enim tam materialis, quam corporea est ex materia formaque composita, nisi quod corporeum dicat habitudicem ad quantitatem, supponatque materiam & formam inter se unitas, à quibus quasi suit.

mfi

um

2,

i rai

non

Ph

et.

erini irin

ut

m,

us.

inde

tiuth

quan

abft

mnis

ra, fit

t Subits

non co

Substantia ergo materialis , seu corporea? inftat duabus partibus proportionem inter fe bentlbus, materia inquam & forma : adeo ut ra effentia, nec fit fola materia, nec fola forma, substantia perfecta, & composita ex illis dua-Sciendum est primo, ficut materialis submia completa est per se una, ità unam habet ntiam seu quidditatem. Unum enim conitur ens, proinde ficur unumquodque est ita & unum : ficur ergo substantia materiaeft unum ens, ira unam habebit effentiam. Mantia ergo materialis ut est ens unum & em per fe, nec est sola forma, nec sola ma-, led est compositum quippiam ex materia rma : nec enim homo est aut solum coraut sola anima, sed qui ex utraque compo. n. Nam forma non est substantia completa, ficut nec materia, at vero homo (idem de aliis substantiis completis cane scilicet, se judicium esto) substantia est & completa, e persecta. Unde Philosophus. 8. Metaph.tex.11 dicit quidditatem substantiarum materialiu este per se unam, quia constat ex actu & potestia, que per se uniuntur. Est esgo materia estentia substantiz materialis, tanquam sucho tio que dam & sundamentum essentiz, que per formam completur & persecte constituium

Ouz dixi, non ità sunt accipienda; quasi sub stantia completa & composita sit re diftinca partibus fimul fumptis & unitis, ut quidam tumant, sed ratione solum. Est quidem distin realiter à fingulis partibus scorsum sumptis, tamen à le tota leu adequate, sed per alter partis inclusionem. Nam homo, exempli ca aliquid continet quod non est anima, aut q non est corpus fi partes figillatim fumas. N homo comparatus ad animam includit cor quod ab anima diftinguitur, & comparatus corpus includit aliquid quod non est con animam nimirum, Et fi homo compareture forma & materia fimul fumptis, inch utramque partem, fimulque addit unionem rum inter fe, fine qua impossibile est confut totam substantiam. At vero tota substa non distinguitur à partibus simul sumpti unitis, non inquam diftinguitur aut tealiter, modaliter, sed sola ratione. Nihil enim exco tari potest quod totum superaddat partibus mul fumptis & unitis ; procederetur enim in finitum

on quale nim (ub) ero n

fi

ri

fu

fur

tat

eri

GA Gan

and

Air

ecid

m. I nden anda

ali eni

1, 8

LI

liu

ote

ia

cho

G fot

neta

113 4

tin

is,ne

Livet

cal

. N

COL

col

tur o

nemi

ofun

mpti

liter

im in

initum

finitum: quero enim an compositum ex shareria & forma, & illa entitate que illis superaddi fingitur, diftinguatur ab omnibus illis simul sumpris, & unitis per additionem alterius entitatis consider? runc enim ulterius procedendum erit, & quidem in infinitum. Quare in primo sistendum est, dicendumque totum à partibus simul sumpris & unitis sola ratione distingui-

#### Caput II.

#### De ratione esfentiali accidentis.

Thæc quidem de substantia, sequitur accidens, cujus natura & ratio nobis examiandæ veniunt. Sieut ergo substantiæ est per se riftere, alteri rei non inhærendo, ità contra accidentis est alteri inhærere. Intelligo hoc loco on quodlibet accidens, fed Phylicum tantum, male est albedo, Estque duplex : quoddam mim est quod ex se propriam entitatem habet substantia distinctam, ut albedo : quoddam to non tam ens est quam entis modus, ut refentia localis. Utrumque inheret substane, diversimode tamen. Illud enim accidens nus quod ex se habere entitatem à substantia indam afferumus, non requirit effentialiter walem inhærentiam, sed aptitudinem tanm. Posterius hoc inde patet, nam hujusmodi dens habet entitatem per le aptam ad inforndam lubftantiam, ut illi inhærete poffit : enim effet aptitudo nunquam actu inhære-At adu inhærere substantiæ non est de ef-L 2 fentia

P

in

fu

ad

on

fit

tit

no

tan

ftri

nui

an

ea

iea

Dro

CORT

cum

le di

tion

fait

men

& fu

De12

1

fentia accidentis bujulmodi, inprimis cum babe ar entitatem diftinctam à fubftantia, ut in habitibus, reliquisque similibus videre eft. Ergo aptitudo inhærendi est de effentia hujusmod entis : convenit enim illi per se in primo modi dicendi per se. Accidens quod tantum est modus entis, effentialiter includit non fantum apritudinem, fed etiam actualem inhærentiam. Quod satis constat ex supradictis de natura modi: nam hujusmodi accidens concipi non poteft, nisi afficiendo seu inharendo substantia. Ergo quamvis de ratione accidentis sit afficere fubstantiam, hoc tamen non est semper intelligendum immediate, quali omne accidens imme diate in treat fubftantiz : funt enim quædan accidentia quæ immediate inhærent substantia, ut intellectus inhæret anima, quantitas mate riz : quadam inharent aliis accidentibus; habitus inharent potentiis & facultatibus anmæ: ultimate tamen omne accidens respicit sub-Stantiam, tanquam primum subjectum, ac principalem finem. Nam licet unum accidens inhareat alteri, alterum tamen illud immediate inhæret substantia. Omnia enim accidentia ad hoc tendunt, ut substantiam perficiant, & otnent, aut alio aliquo modo illi quafi ministrent. Atque hinc fit accidens omne definiri per fub-Stantiam : vide Philosophum. 7. Met. cap. 1. ubi ait hac ratione substantiam elle priorem accidente; quomodo definitur ecclipfis per lunam. Nam cum accidens fit entis ens seu affectio, non mirum fi definlatur per habitudinem ad Sub'-

substantiam. Unde Philos. loco prædicto air : substantiam effe priorem accidente, ratione, cog

nitione, tempore of natura.

habe

in ha-

Ergo

mod

mode

mo

n apti

ntiam.

natura

i non

antiz.

fficere

ntelli-

mme

ædam

antiz,

mate

us ; III

s ani-

it lub-

prin-

inhz-

te in-

ia 2d

82 OF

trent.

r fub-

ap. 1.

m. ac-

mam.

ectio,

m ad

Sub-

Divisio accidentis in novem summa genera, non est accidentis Phylici, sed prædicamentalis. Prædicamentum elt generum, & specierum ad individua usque conveniens dispositio sub aliquo supremo genere. Dispositionem istam in ordine ad definitiones, demonstrationes, & prædicationes tradit Logicus: ipsas nihilominus res depofitas considerat Metaphylicus, quantum permittit abstractio à materia. Ratio sufficientia in novem genera varia à variis redditur, omnium tamen opiniones recensere non est instituti noftri.Quanquam non desunt, qui negent posse numerum istum rite demonstrari. Aristoteles fane nusquam fecit. Nam figut supponitur subjectum effe, fine probatione; ità & species subjecti. Ens quidem Metaphylicz fobjectum non probatur esse sed supponitur, idem de ejus specieous judicandum est. Prima ergo genera sub ente contenta non sunt demonstranda este in natura cum fint entis species. Prædicamenta ifta inter fe distinguuntur partim distinctione reali, parum modali, partim vero rationis cum fundamento in re. Imò postrema ista distinctio sufdie ad constitutionem diversorum pradicamentorum : fubstantia enim & qualitas reapse diffinguuntur; at figura & quantitas, sicut ubi & substantia distinguuntur medali distinctiomiactio & passio, relatio & quantitas, sola ratione, cum fundamento in re. Et ifta quidem intelligenda and being

relligenda sunt de accidente prædicamental, quod latius patet quam Physicum: hujus enim natura est ut inhæreat reapse subjecto quod de nominat: at multa sunt in prædicamentis que non inhærent, ut actio non inhæret agenti quo denominat, sed patienti tantum. Eadem est aliarum denominationum prædicamentalium ratio

Accidens prædicamentale respectu inferio rum generum non est univocum (genera enim illa que circumftant tantum, & extrinfecus denominant, non inhærent proprie ) sed analogum. Nec enim vestis eo modo afficit hominem vesticum, quo albedo rem albam : ergo ac cidens primario convenit his accidentibus que proprie insunt, per similitudinem vero transferuntur ad ea accidentia quæ extrinsecus circumfant, aut denominant. Unde multi, censent intervenire analogiam proportionalitatis : nam Illa maxime proprie dicuntur accidentia qua infunt. Hinc vero dicta funt accidentia quæ funt eirca fubftantiam, ut habitus, actio. Actio enim analogice dicitur accidens, nec inhæret agent, sed ad modum inhærentis se habet. Sed si accidens conferatur cum accidente eo quod propriam entitatem includit, & cum co, quod modus tantum eft, videtur univoce dici. Utriusque enim ratio in inhærentia confistit : nihil ergo impedit, quo minus convenire possint in concepeu aliquo communi. Nam quanquam alterum altero sit imperfectius, alterum tamen non dicitur per habitudinem ad aliud ; proinde nulla analogía requiritur, aut intercedit. Licet ergo accidens

S faci fit lect qui exp

acci

non

nus

**Gua** 

\_prie

quo

tita poi lub div Mi dir vei

nei ab qui lor

401

entall

cnin

od de

qua

quo

alia Fatio

ferio

enim

nalo

omi-

0 20

que

nsfe-

cum-

t in-

nam

e in-

funt

nim

enti.

cd-

pri-

dus

que

rgo

ace-

te-

non

rila

rgo

ens

accidens respectu omnium pradicamentorum non sit univocum, nihil tamen impedit quo minus respectu quorundam sit univocum, ut in quantitate & qualitate videre est: sunt enim propria forma accidentales inharentes subjecto, à quo distinguuntur.

# Caput I,II. De quantitate.

CEd quia de accidente dicere cœpimus, age ejus genera ordine persequamur. Initium faciemus à quantitate, quæ licet confiderationis fit Phylice, quia tamen ea in Phylica & Dialectica non fatis explicatur, in gratiam tyronum quibus compendium istud debetur, à nobis bic explicabitur. Hac omnium accidentium materialium videtur fundamentum & basis. Quantitatem intelligo continuam : nam de discreta postea agemus. Hoc illud est accidens quod lubstantiz materiali dat partium extensionem, divisibilitatem, & locabilitatem. Ariftoreles. .. Meraph. cap. 12. definit quantum illud quod eft divisibile in ea que insunt, quorum utrumque vel unumquodque, unum quid, & boc aliquid aptum est effe. Id est, dividi potest in es que formaliter ac realiter infunt, quomodo partes linez funt in linea : hoc enim modo distinguitur abilis qua in aliis continentur virtute tantum, quomodo elementa continentur in misto. Blementa enim non insunt misto formaliter, sed ut loquentur virtualiter. At partes quanti sunt in

L 4

co secundum proprias suas naturas, seu entitate partiales formaliter. Dicitne porro quoru unum quodque; &c. Hoc est partes post divis onem sunt hoc aliquid per sese ab aliis separation existentes. Qua particula excluduntur à ratio ne quantitatis omnia composita, qua licet in fu componentia resolvi possint, non tamen ità u utrumque per se manere possit, ut unum quid & hoc aliquid, ut in corruptione substantiz mate rialis videre est. Nam partes non sunt hoc ali. quid post separationem. Forma enim perit, ac materia est sub alia forma, ac proinde non est unum quid. Quantitas ergo est formaliter, & per le extensa, at vero subjectum cui inest, reliquaque accidentia non formaliter, seu per se, sed per accidens, seu secundario extenduntur.

Verum priusquam longius progrediamur, videndum eft, an quantitas, fit reapfe diftincta substantia materiali. Nominales enim affitmant quantitatem istam molis ( nec enim agimus de virtutis ut loquuntur quantitate ) non effe diftincam à substantia & qualitatibus materialibus, sed unamquamque earum entitatum per se ipsam habere hanc molem, & partium extensionem quæ est in corporibus : ità tamen ut eadem entitas dicatur materia, quatenus est substantiale subjectum: vocetur autem quantitas, quatenus habet hanc partium extensionem ac distinctionem ; idemque proportionaliter dicendum de formis & qualitatibus materialibus. Omnes tamen alii Philosophi statuunt, quantitatem non effe substantiam materialem,

Quan flingu multa effe, u spatio in la6

teriale

Hina

quæ f

vider unam pugna fint fo ctus, re diff enim

ma, inhæ

Secondicate plicate ration quant Men effen

vam eft in itati

LOTUS

ivif

ratin

ratio

n fu

tà u

id &

aate

cali.

t, ac

n eft

. &

reli-

fed

vi-

ta à

ffit.

gi-

non

ous

13-

ti-

1-

US

n-

m

er

e-

1-

terialem, sed accidens reapse à substantia di-Hindum. Et hæc opinio in scholis invaluit, que ficut non potest certo confirmari & evienter, ità sane nec prior illa à nobis confutari. Quanquam probabile admodum est, reapse diflingui. Videmus enim in substantia materiali multas res in le extensas ità inter se conjunctas effe, ut intime se penetrent, simulque in codem spatio existant, absque repugnantia inter se. Ut in lacte est albedo, sapor, & hujusmodi reliqua. Videmus unam substantiam corpoream, & unam partem integralem ejuldem corporis repugnare alteri in codem spatio, ità ut non posfint sele penetrare : necesse est ergo ut hiceffe-Aus, & hac repugnantia proveniat ab aliqua re distincta à substantia & qualitatibus : Hæ enim solæ nullam habent repugnantiam. Moes ergo ista corporea oritur à sola quantitate, quæ diftincta eft non tantum à materia, & forma, sed etiam ab omnibus qualitatibus subjecto inharentibus, effque unica numero entiras. Nihil ergo attinet multiplicare tot quantitates, quot in subjecto funt entitates.

Sed revertamur ad quantitatis naturam explicandam; quam multi putant confistere in atione mensuræ, adeo ut effectus formalis quantitatis sit mensurare: quod absurdum est. Mensuræ ratio alia est activa, alia passiva. Qui essentiam quantitatis in mensura ponunt, activamintelligume; sed quia mensura activa, alia est in actu primo, alia in secundo, prosecto actu mensurare, seu esse mensuram in actu secundo

L

non pocest esse de essentia, quantitatis. Na menfurare achu nihil aliud eft , qu'am uni quantitatem ad aliam applicare, ut per cam gnosci possit. Quomodo ulna mensuran pannum. Cognoscitur enim ope mensura cujulcunque quantitas. Actus ifte mensuran eft applicatio quadam ut dixi mensura ad me furatum. Applicatio interdum semel fit, int dum verd fæpiús. Nam si res mensurata menfurz adzquata, tum femel fit menfuration que & accommodatio dicitur. Sin verò non li adzquata, nec femel applicata oftendat n quantitatem, tum applicatio est reperenda, és mensura per repetitionem: & hac quidem me furandi ratio, habet locum in numeris. Ex q bus apparet, nihil à nobis mensurari pol nisi quatenus quantitatem habet, aut per s dum quantitatis fumitur. Dixi enim effe qui titatem proprie dictam, que molis dicie Alia est Metaphorice, vel Analogice fie dict qualis quantitas perfectionis, virtutis, aut i tensionis perhibetur : in qua per speciem perh Auffimam generis, mensuramus alias secundu accessum, vel recessum ad illam. Ut per albei nem tan wam colorem perfectilsimum, relique colores menfuramus, & hoc modo intelligi illud axioma, Primum unoquoque genere menfura caterorum.

Arque hinc constat in quantitate entime mensuram esse per humanam accommodatio nem, quia nulla est major ratio, quod hacett mensuret illam, quam è converso, si res in se

Spe-

prer

VAIL

den

ven

CUN

eft

nec

mer

qua

leu

Die

tita

non

ektr

Subj

deg

Aio

fed

dab

furc aliu

qita

not

Sin

Phi

uni

m

rz

aran

me

inte

ata f

ratio

ion fi

at ft

me

x qui

poli

er mo

icitu

dia

ue in

perf

lbedi-

re 19

cinu

datio

in fe

Spe-

bedentur. Neque enim longitudo tantz quanfitatis est magis natura sua mensura, quam majoris, aut minoris : necesse est ergo intercedat mana impolitio. At mensura perfectionis fundatur in rebus ipfis, respectu aut perfectionis, aut causalitatis, aut utriusque. Hæc propierea dicuntur, ut oftendam mensuram activam non effe de effentia quantitatis : eR enim denominatio extrinseca in ipsa mensura, proveniens ex actu rationis conferentis unam rem cum alia : at verò denominatio extrinseca non est de ellentia quantitatis realis, nec in primo, nec in secundo modo dicendi per se. Dices, licet mensura in actu secundo, non fit de effentia quantitatis, attamen fi fumatur in actu primo, feu pro mensurandi aptitudine nihil prohibet. Dico nè hoc quidem fieri posse. Nam ut quantitas mensurabit substantiam cui inek, & hoc non est credibile : mensura enim debet esse res extrinseca, proinde non est quantitas proprii subjecti mensura, cum illi sie intrinseca. Deinde quantitas aut mensurabit subjecti sui perfedionem, quod ridiculum, aut molem subjectis fed moles subjecti est ipsa quantitas, ac proinde debebit quantitas seipsam mensurare, quod ablurdum est : nam mensura dicit relationem ad atiud, est enim id per quod cognoscimus alterius quantitatem : at verò rei quantitas per leiplam non cognoscitur, sed per alterius applicationem . Simenfura paffive fumatur (que menfure notio impropria est, quia tamen ità loquuntur Philosophi scholastici, nos corum loquendi for-

1

n

te

ta

H

ta

vi

qu

CX

CU

fu

ve

qu

tri

ex

no

pe

ta

di

formam non aspernabimur ) ut dicarur quant. tas subjecti sui mensura, quia reddit illud men furabile; nec hoc quidem modo essentia quan titas erit in mensura polita, sed mensura confe quetur effentiam : nam ideò res est mensurali lis quia extensa. Ratio ergò extensionis in quan titate prior erit illius mensurabilitate, quæ nik aliud eft quam aptitudo quædam ut rei magnitudo cognosci possit per extrinsecum medium. Constat autem nullius rei essentiam consistere in aptitudine ur cognoscatur. Aptitudo quiden effentiam, ut dixi, comitatur, at non constituit. At mensura active sumpta si remote sumatur, comitatur quantitatem, quod habeat aptitudinem, ut possit ad mensurandum institui, ex vi extensionis: ut autem proxime apta sit ad mensurandum, non sufficit sola ratio quantitatis, nisi adjungatur humana institutio ad mensirandum. Proinde certæ requiruntur conditiones, ut quantitas proxime mensuret: ut sit aimirum nota, & certa. Nota debet effe, quis habet rationem principii, de cujus natura est ut conclusione demonstrata sit notius. Ità menfura fi comparetur cum mensurato, certa debet efle: nam alioqui effet variabilis, augeretur & minueretur, quod alienum est à ratione mensuræ, quæ debet effe polita in indivisibili. Tum mensura debet effe parvæ quantitatis, ad faciliorem mensurationem, & accommodationem, Poftremo requiritur, ut mensura mensurato sit proportionata, atque homogénea. Atque hoc modo res longæ longis, & latæ latis mensurantur, alioqui nulla effet accommodatio, si res non essent homogenez. Vide Philosoph, 10. Metaph. cap. 2. Quz quidem intelligenda veniunt de mensura molis, non verò per-

fectionis.

land

men

quan

rahi

quan

agni-

Gittere

oidem

ticuit.

itudi-

men-

itatis,

nensu-

ditio-

fit ni-

, quia

ira eft

mendebet

ur &

enfu-

Tom

facili.

nem.

to lit e hoc enfu-

ran-

Superest ergò dicamus propriam rationem quantitatis este in extensione positam. Hoc est materia per quantitatem est extensa, habétque partem extra partem : five res affecta quantitate, ex illius vi nata est habere partium extensionem in ordine ad locum, ità ut ex natura talis accidentis occupare possit extensun locum. Hocillud est quod alii explicant per divisibilitatem, id eft, quod res affecta quantitate fit divisibilis in partes ejusdem rationis quatenus quantæ sunt. Quantitas ergò dat subjecto suo extensionem partium situalem in ordine ad locum. Dico situalem : quia in subjecto extenso funt duum generum partes, aliz fituales, aliz verò entitativa. Materia enim capitis, est distincta à materia pedis distinctione entitiva : quæ distinctio non est à quantitate, sed ab intrinseca rei natura. Nam ficut res unaquaque ex le habet entitatem, ità & distinctionem entitativam: unitas enim, unde oritur diftinctio. non potest aliunde esse quam ab entitate rei. Proinde partes entitatiuz materiz in capite & pede seipsis diftinguuntur, non verd per quantitatem ; at verò fitualis diftinctio capitis & pedis à quantitate fine dubio proficiscitur.

Caput

### Caput IV.

## De punctis, lineis, & superficiebus.

Quanquam linea, punctum, supersieies in corpore conjungantur, & uniantur, diversas tamen habent rationes, quibus constituuntur: Linea est extensa secundum solam longitudinem: Supersicies est extensa secundum solam latitudinem, supponendo tamen lineam. At Punctum est indivisibile.

Omnes uno ore affirmant inesse corpori quanto veram longitudinem & latitudinem; verum quidam negant dari in corpore quanto rem aliquam à cateris distinctam, que longitudinem habeat absque latitudine, aut latitudinem absque profunditate. Corpus enim ipsum ex sese has dimensiones habere affirmant, & prout consideratur à nobis, ut præcise habet longitudinem, vocari lineam: ut verò consideratur à nobis cum longitudine & latitudine præcise vocari superficiem. At punctum esse privationem extensionis volunt, licet à nobis condipiatur per modum positivi.

Communis tamen sententia est contraria, dari nimirum puncta, superficiem & lineam distinctissima tum inter se, tum à corpore. Quod ut intelligatur, sciendum, licèt linea sit longa & divisibilis, tamen cum careat omni latitudine, catenus est indivisibilis. Eodem modo de superficie statuendum est. Nam quanquam respectu latitudinis, divisibilis sit superficies, non tamen respectu longitudinis, qua caret.

Arift ote-

ius

gua

fibil

non

part

cade

Pun Vati

(ph

pun

le o

plan

deb

plan

#PS

tang

plan

feat

lum

por

pro

foli

bili

din

in

ver-

un-

ngi-

fo-

am.

pori

em:

nto

ngi-

ıdi.

(um

8

bet

de

T2-

¥2-

ndi-

ria.

di

ore

fit

nni

no-

an-

rfi-

ret.

ote-

Aristoteles verò definit ubique continuum, cuins partes copulantur termino communi: contigua verò eidem dicuntur quorum extrema funt fimul: quæ docent hos terminos effe & indivifibiles & politivos. Si enim essent divisibiles. non possent esse simul, nec unus terminus fecundum idem posset esse communis utrique parti. Philosophi sententia multo erit clarior fi eadem rationibus stabiliatur. Et primò quidem punctum effe aliquid positivum, non verò pri vatiyum, constat inde, quod corpus perfectel sphæricum, tangit corpus perfecte planum in puncto: sed non potest tangere in privatione; ergo punctum est quid positivum. Nisi enim se tangerent in puncto, deberet in globo effe plana extensio: corpora eniro que sese tangunt, debent adequari in eo in que sese tangunt s plano enim corpori non potest nisi planum adzquari: si ergò globus in aliqua extensione tangeret planum, necessario haberet etiam in fe planam extentionem, ac proinde non effet pers fecte sphæricus. Eadem eft & lineæ ravio in columna, quia cadens super perfecte planum, non potest illud tangere, nisi in linea, & quidem propter eandem rationem. Similiter duo plana folida non possunt se tangere, nisi in re indivisibili lecundim profunditate, hoc est in superficie.

Licer enim hæc indivisibilia sint in magnitudine, ipsam tamen non constituunt, aut componunt. Nam quomodo ex rebus indivisibiliabus orietur magnitudo divisibilis: Indivisibilia enim quatenus talia, si sint immediata, tangune

le secundum se tota, & sunt in eodem spatio indivisibili, ex quibus non crescit magnitudinis extensio. Qamvis ergo intrinsece magnitudi. nem ingrediantur, non camen ex illis folis quantitas continua oritur : ejus enim entitas integra nec ex folis partibus, nec ex folis indivifilibus consurgit, sed ex utrisque: de ejus enim ratione funt duo, extensio nimirum, & continuitas: quarum illa ex partibus oritur, bæc autem ex indivihbilibus. Sed jam dimiffo puncto, quod omnibus modis indivisibile est, lineam & superficiem videamus, an fint veræ quantitatis species. De corpore non adeo laboratur, quod quantitatis speciem completam effe, omnibus con-Rat: ab eo enim maxime habet substantia materialis molem corpoream. Cum itaque quantitas omnis reddat fubic dum extenfum, neceffe eft varias quantitatis species, varias & diftin-Cas habere extensiones. Et primo quidem lines extendit subjectum versus longitudinem respe-Au cujus divisibilis est, non vero respectulatisudinis, quo modo est indivisibilis. Superficies licet materialiter supponat lineam, ejus tamen extentio est diversi ordinis, respectu nimirum latitudinis, quemadmodum corpus versus profunditatem, ad quod tamen materialiter & linea, & superficies concurrunt. Quemadmodum enim extentio superficiei necessario supponit lineam, non ut ab ea intrinsece constituatur, sed ut partes continuentur, & terminentur, unde fuperficies dicitur quantitas duarum dimensio. num; eodem sane modo & corpus includit superficiem

per men tini non

ET quum

tonit: tum. przdi entia modu modu

ori queti p

rein Rin in.

dinis

tudi-

uanegra

ibus

itas:

n CX

quod

iper-

peci-

uan-

con-

ma-

uan-

ceffe

stin-

linea

espe-

ati-

icies

men.

rum

pro-

lie

dum

it li-

, fed

e fu-

ilio-

ciem

perficiem, proinde dicitur quantitas triplicis dimensionis. Et hæc quidem de quantitatis continuæ speciebus, quarum sufficientiam tradere, non est pretium operæ hoc loco.

## Caput V.

Locum, Tempus, Motum, non esse quantitatis species.

Thæc quidem de veris quantitatis speciebus, in quibus peculiaris cernitur extensio : lequuntur spuriæ: & primo locus. Locum inteligo rerum corporearum : in quo eria confideanda veniunt, querum primum est ipsum spaium, quod corpus sua mole replet : secundum el præsentia localis corporis in tali spatio: terim & postremum est superficies ultima corpocontinentis aliud in se corpus. Quod ad spaum attinet, illud nihil est, quod ex Physicis constat : aut si aliquid est, ipsum corpus locam. Præsentia localis huc non pertinet, sed ad zdicamentum ubi. Nam quanquam hæc præmia habeat suam extensionem, hæc tamen nvenit ei, respectu subjecti locati. Quemadodum enim reliqua accidentia inherentia corri quanto extenduntur ad extensionem subti per accidens: idem de hoc modo præsenjudicandum videtur. Supereft ergo terti-, superficies nimirum corporis continentis: inde dico locum non effe!speciem quantitatis dinctam à reliquis, vel potius quandam so-miciei continentis proprietatem, Hujusmodi enim

cenim locus nihil aliud est quam superficieso poris continentis: proinde novam speciem qua laitatis à reliquis distinctam non constituet. A cedit, si socus esset species quantitatis distin à reliquis, deberet habere novam extensione

quæ hic nulla eft.

Sed nec motus est quantitatis species. I nego quin motus sit per accidens quantus re au subjecti, co modo quo reliqua accide corporea: hoe tamen ad rem non facit. dendum enim est, an motus respectu sui mini peculiarem extensionem habeat: hoci commode fiet, fi motus species considerent Alteratio, Augmentatio, & motus localis, quibus omnibus causa continuationis, & suo sionis est latitudo termini ad quem ferturi tus. In accretione præter latitudinem tern nece flario etiam requiritur subjecti extensos alteratione verd non semper requiritur latit Subjecti, iaprimis cum in re indivisibili qualis anima, fieri poffir alteratio. Eodem modo m tus localis rerum corporearum supponit sub dum extensum : At fi res indivinibilis, qu est Angelus, moveatur, non requiritur ho modi extensio.

Quod attinet ad alterationem, ea nullan in bet extensionem distinctam à supradictis sorteus. Cum enim manus calest successive, in a lore acquisito nulla extensio est, sed potitis tensio. Finge indivisibilem rem, qualis intelectus perhibetur Angelicus, moveri successivi in habitu parando, hie nulla est termini extensio extensione de la constanta de

0

intenticulation latitude (filosome)
Namerius in imme

fio, f

nus p

dam

enfiv

onve dus e Sec liren nodi unfio

copul

Supparent tota if the figure tidens ceffive

non p moto. venit e ad mo

Est er

ion

s resp

r. 1

ini #

OC V

rent

alie.

fuce

ur o

Gos

atit

aliso

fubic quali

mh

no, sed potiùs intensio. Ità finge minimam manus particulam ex calida ut quatuor, sieri calidam ut octo, hic nulla est termini latitudo extensiva, sed potiùs intensiva. Latitudo autem
intensiva se extensiva longissime differunt. Nec
caim intensio fundatur in quantitate aut ejus
latitudine, sed potius in termini, seu sormæ
latitudine. Non nego quin utrobique sit suctessio, se continuitas, sed hoc nihil ad rem:
Nam successio requirit tantum priùs se posterius in duratione, sicut continuitas exigit partes
immediate sibi succedere, se indivisibili termino
copulari. At tam continuitas quam successio
tonvenium hic intensioni qualitatis, non vero
spus extensioni quae nulla est.

Sed nec successio accretionis requirit pecubrem aliquam quantitatis speciem. Hujusnodi successio tota provenit ex subjecti exunsione, & termini, ut intuenti planum erit.

Superest motus localis, in quo maxime apparent extensio, continuitas, & successio. At the sista extensio provenità quantitate mobilis à spatii: ac proinde respectu motus est per actions. Nam motus localis corporis ideo successivus est, quia partes corporis quod movetur, no possunt simul esse in loco proximo & resto. At vere hac repugnantia intrinsece promitex quantitate corporis, & inde derivatur al motus partes, qua partibus mobilis adhamat, & ab iis participant illam extensionem. Il tergo motus extensus per accidens. Intrinseus porrò terminus hujus motus, prasentia nimitum

nimirum localis in spatio, est per accidens & lum quantus, respectu subjecti quod movem Bodem modo & motus tendens ad talem term num habebit extensionem istam successivame accidens tantum. Ergo omnis successiva exten sio aut provenit à corpore mobili, aut ab in termino, quæ docent motum esse per accide quantum. Quanquam si vera dicenda sunt, ceffio in motu locali, non est vera extensio fitiva, sed potiùs est negatio simultanez en stentia partium motus : est enim de essen successionis, ut una pars sit prior, alia posteri duratione, quodque una post aliam sequan in hoc verò includitur negatio, quod dum pars fit, altera nondum fit facta, feu que p ceffit, jam non fit.

Superest ut videamus an tempus sit quanti tis species à reliquis distincta: videtur enim I losophus hac in re sibi non constare. Reve tamen tempus non est quantitatis species : m aut est duratio motus, aut mensura durations At neutro modo per se erit quantum. Nam di ratio motus non differt ab existentia motu sed morus non est per se quantus, ut vidimis ergo nec illius duratio, quæ ab ea non differ, ut constabit postea. Successio continua que in est motui, five qualiscunque illa extensio, de qui egimus supra, non inest motui propter tempus, sed contra. Sed si dicas tempus esse motus menfuram, ne tum quidem quippiam effeceris, com ratio mensuræ pendeat ab intellectu, eo modo, quo antea dixi, & quo imposterum dicemus non erit

lior, Condens dens talis

em : rinci nuz, i hivur lvific

tativa nua. creta merat ab ill

tum que tatibus quia fi inguli

ris. 11. uriyar ne ull ns f

tern

exte

b ip

nt, f

fio P

e er

ilen

ften

quan

m

æ pr

anti

n P

Reve

tioni

md

notu

ime

iffert

e in

de que

mpus,

, com

nodo.

muss

non

non est ergo ens reale, sed rationis; non ergo ent quantitatis species.

## Caput VI.

## De quantitate discreta.

Tque hac de quantitate continua, sequitur discreta, cujus unitas quanto cognitu difficilior, tanto ejus natura difficilior semper vifa. Conftat unitatem quantitativam, nullum accidens reale addere rei quantæ & continuaræ ut aliseft. Dico ut talis eft, nam unitas quantiativa attributa substantia, addit illi quantitam : at verò unitas quantitativa ( numeri fincipium ) comparata cum quantitate contiua, nihil ei addit, nec per modum aliquem poivum ab ea diftinguitur, sed per negationem rissionis actualis: ac proinde unitas quanti-niva, non differt realiter à quantitate continua. Proinde numerus, (quantitas scilicet dismen ) licet in rebus sit, non tamen rebus nuperaris addit accidens aliquod in re distinctum b illis collective sumptis; (nec enim neganm quin cum numerus, realis multitudo fit, in ous existat:consurgit siquidem ex realibus unimibus supposita quantitatis continuadivisione) ha fi fingulæunitates non addunt rem aliquam agulis quantitatibus, ergò. nec totus numerus dit rem aliqua omnibus unitatibus fimul fumus. Una eadémq; unitas apta est componere biurium, ternarium, denarium, &c. apta inquam rulla additione. Numerus ergò nihil superaddir

s fi i

ntun

der

s eft

bus (

rtine

nda G

Ora

es : (

tione

It pec

rrit !

15 3

mo

i ne

inte

cun

nu

Ex c

mar

ta, f

nnes :

meri fo

uitque rordi

addit unitatibus simul sumptis, nihil inqu reale, seu ex natura rei diftinctum, sed conf in collectione tor unitatum : adeo ut num in le spectatus, non sit peculiaris entis spec sed collectio tantum entium ; quia tamen nobis concipitur per modum unius, dici po habere unitatem sufficientem ut collocetu quantitatis prædicamento. Hoc est quod dicere, duz quantitates duorum corporum, funt accidentia, non autem unicum : Bina ergo numerus nihil rei addit illis duabus qu titatibus, ac proinde non est unum accider parte rei, sed unitatum collectio. Sed quia merus poteft effe scientiæ objectum, de quo monstrandz sunt affectiones, concipitur à bis tanquam habens unam essentiam. I enim omnibus in rebus eadem est unitatis ri in quibuldam major eft, in quibuldam vero por existit. Extensio itaque hujus quantit discreta, eft unitatum multiplicatio, multi catio ista non requirit veram unitatem reale quemadmodum & divilibilitas numeri non in ordine ad realem separationem corum unum ante erant, sed tantum in ordine ad de znationem mentis, que dividit unitates ex qu bus quantitas discrera coalescit.

Numerus hic de quo agimus, non est trancendentalis, sed quantitativus, habétque locum solum in its rebus que quante & extense sun: Angeli ergo, & anime separate, si corum spe-Getur numerus, huc non pertinebunt: horum enim numerus non oritur ex divisione continui, um in Angelis nulla sit quantitas. Nihilomiaus si in numero consideretur id, quod rationis antom est, actualis scilicet numeratio, seu numerabilitas, & quidam unitatum ordo, in quiaus est prima & ultima, talis inquam numerus, abus spiritualibus inerit: at talis numerus non ertinebit ad quantitatis prædicamentum, cumuda sit rationis denominatio.

oot vo

tran

中国日

ord

Oratio non est vera quantitatis discretze speis: orationem intelligo articulatam, seu ditionem quampiam ore prolatam, in qua nulla
st peculiaris extensio. In oratione primo ocartit sonus, qui qualitas est, non autem quantus; in soni prolatione est quadam successio,
t mora: At vero nec successio seu mon, nec tempus seu mora, per se sum quantitan, sed tantum per socidens. Quod de dictioaintelligo, idem judica de singulis syllabis.
Cecurit deinde soni aut vocis significatio, in
an aulla est propria extensio.

Ex quibus constat quantitatem, tanquam sumum genus dividi in continuam (sub qua inta, superficies, corpus) & discretam, ad quam umes numerorum species revocantur. Tantum thervandum obiter, ultimam unitatem dici numeri formam, quia numerum complet, distinguique ab omni alio. Quod intelligendum est modine ad rationem, quae in singulis numeromorpie ordinem unitatum, inter quas ea tantima est censetur numerum complete, & alis distinguere, quod ad formam pertinet. Quantitati nihil est contrarium e ontrarieta

enim

enim eft corum quæ continentur quiden codem genere, sed tamen quæ se in codem jecto non compatiuntur : At vero species qu titatis patiuntur fe mutuo ; imo altera alte Supponit. Nam superficies lineam suppo corpus vero tam superficiem quam lineam. T quantitas non recipit magis nec minus, feu intenditur, nec remittitur : extenditur qui at non intenditur. Quantitas sequitur man am, ac proinde illius naturam ( quæ nos tenditur, nec remittitur ) imitatur hac pa Quanquam si probe advertas, intensio qua tatis meo judicio impossibilis videtur. A litas, & inequalitas maxime conveniunt q tirati : intelligo zqualitatem proprie did non vero analogicam, quo modo duo hom dicuntur in scientia æquales. Æqualitas convenientia quædam quæ intervenis quascunque res ejusdem rationis per modum nitatis formalis, que in substantia vocatur id tiras, in qualitate similitudo, in quantitate at litas: que quidem in fe relatio eft, cujus fu damentum tamen eft quantitas.

## Caput VII.

## De qualitate.

Mnia accidentia substantia inserviu camque, suo modo afficient; qualitas lu modo eidem inservire debebit, inftitutaque à natura ad substantiam perficiendam vel Guo effe, vel in virtute agendi : éstque accident ablo-

blo

men

enim

pla

шос han

licitu

orm

onfé

25 Q1

um, etun

Aigr

r.

fitie

CI

fig

age

Kia:

qu;

tura

unti

nnin incip

Tor, veris

fejen

im

mo nitii 2

bsolutum substantiæ adjunctum ad complementum, tam in existendo, quam agendo. Cum enim substantia creata valde limitata sit, ex se pla non habet complementum perseccionis, quod aliunde, à qualitate nimirum, illi exspefrandum est. Arque hoc illud est, quod vulgo licitur, qualitatem sequi formam : nam quia brma eft, quæ compler ac perficit rei effentiam, onféreque principalem vim agendi, ideo qualias quæ adjungitur ad perfectionis complemenum, dicitur sequi formam. Ac proinde omnes etum differentiæ, que per propriam effentiam signari non possunt, per qualitates assignanr. Qualitas dividitur in quatuor species, disofitionem & habitum, &c. quæ ordine à nosexplicabuntur. Habitus hos loco (nam va. afignificat) est qualitas conferens facilitatem, ingendi promptitudinem, ur medicina tempemia: D. spositio est etiam hujusmodi qualitas. d que sua natura facile mobilis est. Dico sua nura, nam dispositio & habitus non distinmutur tantum fecundam magis; & minus, fed mnino essentialiter. Dispositio enim nititur, incipiis falsis, que sua natura sunt mobilia, ut mor, vitium. Contra habitus nititur principi. veris, que quantum est de se, immobilia sunt, kientia, virtus. Ego non nego quin in alibus habitus fint facile mobiles, & dispositiosimmobiles : At hoe non eft ex vi & natura áque at mum qualitatum, sed per accidens, respectu execident poteit potentiam naturalem : que nihil aliud M eit.

ervium itas fuo

em f mG qua

lters

ppo

n.T

feu s uide

man

nec : Pal

qual

t q

dia

OT

itas

133 dum

ur id e 229

us fu

ablo-

est, quam qualitas per se primo instituta ad operandum, ut facultas videndi, intelligendi, appetendi. Potentia ista semper est à natura, cum tamen habitus non sit à natura, sed qualitas nostro labore parta. Impotentia quæ sic est privatio, nec qualitas, nec ullum aliud accidens at vero hoc loco est positiva quædam imbecillitas, seu ineptitudo aliquid efficiendi, ut ingenii bebetudo, memoriz imbecillitas; que funt aliquales potentiz ad agendum institutz. Passio & qualitas motu introducta ( non quidem eff motus ipse, aliqui revocaretur ad paffionis prædicamentum ) quæ si cito transeat, ut rubor ex verecundia, passio tantummodo est: at si diu perseveret dicitur Patibilis qualitas; ut fi quiser natura rubear, rubor ille conftans, qualitas patibilis erit. Figura hoc loco fignificat qualitasem refultantem in corpore ex termination magnitudinis, ut quadratum. Vulgo obtinut ut figura habeat locum in mathematicis tan- la tan tum, forma vero in artificialibus. Adeo ut fi. telectu gura sit magnitudinis abstractæ à materia ter- um ac minus, forma sit figura, verum corpori inhzrens, ut in artificialibus, aut ut alii voluntia 188. Hi saturalibus. Sed quia nullum prædicamentum, aut pulchrius, aut utilius est, ideo singutile à pu
las ejus species ordine persequemur, initio fatt intel do à potentia naturali tanquam nobilifima fentian qualitate.

mæ

non

non

min

prim

ligen

us, aliqu

mim

aum qualit

antur AUD)

ipla fu

to politi

nun r

ım

tas pri-

s,at .

tas,

be-

ali-

fio

n eft

onis

ubot

fi din

is CE

\$ 91-

alita-

tions

tinut

tan-

ut fi-

ia ter-

inhx-

## Caput VIII.

#### De Potentia naturali.

N On agimus hoc loco de Potentia substan-tiali passiva, quæ subjectum habetur forma naturalis, nec de potentia objectiva, qua non est realis & Physica, sed Logica tantum, seu non repugnantia quædam : sed potentiæ nomine hoc loco intelligimus, qualitatem per le primo ad agendum institutam, qualis est intelligendi facultas, aut videndi, gravitas, aut levius, &c. hæ enim qualitates nisi agerent, aut liquid afficerent, frustra essent in natura, nec mim institutæ funt ad conservandum subjeaum, aut aliquo alio modo afficiendum, ut qualitates primæ & fecundæ, fed ad agendum antum : est enim actionis principium proximm; proxim:m dico, nam remotum eft ma substantialis forma. Potentia alia est actina tantum, alia est activa & passiva simul : intelledus agens, gravitas,&c. funt potentiæ tanum active; at intellectus patiens, sensusque omnis potentiæ funt tam patientes quam agenus. Hic mihi scrupulum quidam movent de unt in potentia refisiendi, quam censent diftinctam amenthe à potentia tam activa quam passiva. Quæ fingu. intelligatur sciendum, duplicem effe resiitio fa tentiam, quarum altera privativa eft, altera veliffima to politiva.

Privativa resistentia est impotentia quædam on recipiendi in se actum: quomodo ferrum Caput rum resittit digito, non quidem agendo, M 2

verum actionem digiti non recipiendo: ac proinde hic relistendi modus non consistit in aliquo actu politivo, led potius in actus privatione. Hujusmodi itaque refistentia non est po tentia aliqua, sed potius naturalis quædamin. capacitas, ac proinde speciem qualitatis no constituer : hujusmodi resistentia in hoc cons flit, quod subjectum per dispositionem sibi in hærentem impedit ne alia forma aut action troducatur: de hac resistentia intelligendur illud eft in elementis, elementa que maxim agunt, minime resistunt & contra. Alia est re fiftentia politiva, qua res aliqua reliftit alteria am destruendo, aut vires minuendo : quomos ignis relistit aquæ destruendo illius frigus, im caloresat vero hujulmodi reliftentia, nou elt de ftinda à potentia, & patibili qualitate, fives carú actionibus. Una enim eadémq; actio que tenus est ab agente, dicitur actio, quatenus vero eadem diminuir alterius vires refistentia dicius. Sicut ergo potentia generandi fimile, & corrum- lor & pendi contrarium non funt duz potentiz, fel aliaru una: idem hic judica. De hac potentia intellirum d gendum illud est, vis agendi in elementis par el fiva pr refisitedi vi. Nec miru, una enim cademq; res el repali Potentia activa & paffiva inter fe non de sta ut

ftinguuntur re, fed ratione : datur quidem por son te tentia quæ tantum eft activa & non paffirs, adaqu illa nimirum quæ per se primo est ordinata ad actionem transeuntem qualis est intellectes paffir agens, aut potentia attractrix in magnete, que unian quidem potentia semper re distinguitur à poten- possibi

113

tia

can

pra

næ

a&i

verc

pote

Que

huju

tur,

rellis

tur E

paffi

in fe

eft :

oua a

five

ad re

rum :

non v

operar

nali-

vatio-

ft po

m ins na

conf

bi in

10 1

ndu

4xim

eft re

teri.e

mode 5\_ (M

eft di

ives

o qua

icitu.

tia paffiva : At nulla est potentia hujus prædi-) c procamenti quæ tantum est passiva: dico hujus prædicamenti, nam in prædicamento substanniz potentia materiz est tantum paffiva & non activa: verum hujulmodi est substantialis, non vero accidentalis de qua loquimur. Omnis enim potentia passiva hujus loci est simul activa. Quod in intellectu pariente, & sensu videre est: hujusmodi enim potentia non tantum patiuntur, fed & agunt. Intellectus enim patiens intelligit, at intelligere eft agere. Quod vero dicitur humiditatem, & siccitatem effe qualitates passivas, hoc non ita accipi debet, quasi aliquid in fe recipiant, quod potentiæ paffivæ proprium eft ; hæc enim recipit qualitatem aut actionem qua actuatur,in quo propria ratio potentia paffive consistit : verum quia disponunt materiam d receptionem formæ substantialis, vel alio-S VCTO rum accidentium, dicuntur qualitates passiva, non vero potentiæ passivæ: quomodo etiam carrum- lor & frigus qualitates sunt paffiva, quanquam e, fet aliarum comparatione activæ dicantur. Ventelli tum dices omni potentia activa, correspondet pafpar ell res ell fua proportionata, ac proinde datur potentia merepassiva ? Dico si potentia latissime sumatur, ita ut comprehendat potentiam divinam, illi on di non respondet aliqua potentia passiva, tanquam m pofiva, adequatum susceptivum actionis, quia potest ata ad operari extra omne subjectum & potentiam lectus passivam, ut vidimus, imo producere potest po-que tentiam passivam: respondet ergo ei, quicquid est posteni possibile potentia logica, sive quicquid non retia pugnat 'use

M 3

Sei

ju

in

Po rai

ai

qui

CO

me

fed

cal

on

na

lis

cal

qu

di.

in

tal

on

qu

mo

hu

na

lu

na

fp

ICI

no

pugnat effe. Sin vero intelligas potentiamadi. vam naturalem, seu convenientem agenti namrali, verum est illi respondere potentiam passi. vam etiam naturalem: quia nulla potentia adi va creata efficit quippiam nisi ex subjecto, qu non potest agere ex nihilo, ergo subjectumi quod agit eft potentia respondens activa, qu potentia cum sit passiva, est ipsa materia, q per posse substantiatur:contra vero, a daturp tentia passiva alicujus ordinis, datur etiam pr portionata activa per quam possit in actum duci alioqui frustra esset in natura. Ex hacu men mutua relatione inter potentiam activ & passivam colligi nequit, si datur qualitas q est potentia mere activa, dari etiam qualitate qua mere est passiva. Quia, ut potentiani activa exerceat fuum actum, fufficit fi habe potentiam passivam proportionatam, sive illa si pure passiva sive non, hoc enim nihil referta alterius activitatem. Ut intelle cus agens eft po tentia pure activa, cui sufficienter respondet, u paffiva intellectus patiens, qui respectu actionis intellectus agentis mere passive se habet, quamvis alias fuam agendi vim obtineat-

Potentia prædicamentalis semper est naturalis si cum suo actu comparetur; at si cum subjecto suo comparetur, non semper est naturalis. Nam omnis potentia est ordinata ad suum acti respectu cujus naturalis existit : ut in facultatibus animæ videre est, quæ sunt naturales passiones suorum subjectorum. Aliquando tamen hapotentia non sunt naturales posteriore modo.

am adi.

ti nate

m paff.

tia adi.

to, qui

æ, qu

ia, qu

aturp

am pro

tum n

hacu

activa

itasq

litate

tia tali i babea

e illa fi

efertal

eft po-

nder, ut

actionis

quam-

atura-

Subje-

uralis.

n adú

ultati

affio-

en hæ

noda

fen

seu in ordine ad subjectum, sed extrinsecus adjunax, ut impetus lapidi impressus quo sursum impellitur. Porrò, multis verbis disputatur de potentia obedientiali creaturæ infita qua cooperatur Deo tanquam instrumentum ejus, ad a. diones superantes totum naturæ ordinem. Hæc) quidem potentia & realis eft, & activa, verum comparatione, actus supernaturalis licet sit, tamen in se & entitate sua non est supernaturalis, fed iphiffima creaturæ entitas, cum qua identificarur, nullam propriam illi tribuens specificationem. Datur etiam potentia passiva neutra : nam si potentia passiva innata sit & connaturalis, inclineturg; ad actum quem per naturales causas accipere potest, potentia est naturalis: quomodo visus comparatus est ad actum videndi. Aliquando verò potentia est intrinseca & innata subjecto, actus verò qui in ea recipitur talis non est ut per se primò spectet ad perfectionem talis potentia, sed secundario tantum: quomodo in colo est potentia neutra respectu motûs circularis. Vide Scot. 2.d.2.q.6. Atque hujusmodi est potentia passiva quæ ineft rebus naturalibus ad formas artificiales: nec enim hujusmodi potentia est ad ejus perfectionem, vel naturalem inclinationem.

Potentiz omni tam activz quam passivz, refondet proprius actus, diversimode tamen: potentiz enim passivz respondet actus informans & eam perficiens: potentiz verò activz, ut sic, non respondet actus informans formaliter perfitiens eam: sed ab ea manans. Omnis potentia

M 4 decla

cogn

det:

pasti

ordin

per o

oper

man

mur

nos

mali

man

perr

ante

tuta

tent

bitu

ecu

ret

fiz

declaratur per habitudinem ad actum; ità tamm ut potentiæ passivæ inhæreat hic actus, active autem non item, sed ut ab ea manet, nisi eaden potentia sit activa & passiva, ut visus, autim tellectus; & tum actus inest ei non qua agit, si qua patitur. Sola ergò potentia passiva comparatur ad actum, ut proprium subjectum. Utras potentia tam activa quam passiva, reapse distinguitur à proprio actu. Potentia, enim activa es actus causa essiciens, efficiens verò & essectu reapse distinguuntur: passiva est actus subjectum, respectu cujus est vera forma: at verò

forma & materia reaple diftinguuntur.

Aristor. 9. Metaph.c. 8. ait, Actum effe prioren potentia, duratione, perfectione, definitione, & a. gnitione. Et quanquam interdum comparet rem in actu cum re in porentia, de quibus antea, tamen intelligit actum & potentiam inter fe com parate. Omnis potentia activa est natura prior fuo actu, interdum & duratione: potentia enim eft fui adus caula efficiens, ergò natura prior. Et quia non pendet à suo actu, quid impedit quo minus tempore sie prior: quanquam hoc non sie necessarium semper. Idem de potentia passiva judica , quæ interdum est prior suo actu, interdum verò simul. Omnis potentia passiva est actu suo impersectior, dico passiva qua passiva notio enim potentiz passiva, est imperfecta & materialis. Quia tamen eadem potentia est, simul eft & activa, hoc fanè respectu actus erit et imperfectior eatenus. Omnis potentiz pradica-Imentalis per le primo ad actionem ordinata cognieognitio ex suo actu ad quem ordinatur, pende: hujusmodi enim potentia tam activa qu'am passiva, dicit habitudinem ad actum ad quem ordinatur, & per quem definitur. At verò id per quod quippiam definitur, est eo prius.

# Caput I X. De Habitibus.

Uanquam habitus plura fignificata habeat, Lnos tamen usurpamus hoc loco pro qualitate ordinata ad juvandam potentiam in operatione sua: hujusmodi qualitatem dari humanorum actuum experientia testatur : experimur enim ufu & consuerudine actuum acquirere nos in operando facilitatem: quæ facilitas cum talis quidam in nobis effectus fit, permancarqs mansactis actibus, aliquam formam realem ac permanentem requirit, que in nobis fit cum antea non effer: hanc vocamus habitum. Inftituta autem eft hæc qualitas, ad augendam potentiæ virtutem in operando. Hujulmodi hahius non eft simpliciter necessarius, sed tantim kundum quid, seu, ut loquuntur ad melius ! porest enim elici actio à sola potentia, alioqui muquam poffet actus præcedere habitum, tamen ut facilius, promptius, & delectabilius opeteur potentia, necessarius est habitus. Potenfir itaque habituum capaces funt in agendo indifferentes ad varios actus, qui fæpe inter le reregnant, quibus fi superveniar habitus indifferemia & repugnantia tollitur, quod affuetudi-

M

ne

active eaden aut in agit, for comps. Utrag

à tames

fiva eff flectus fubjeat verd

et rem ea, tacom prior enim

t quo
on fit
offiva
ntera eft

liva: a &t , fiit ea lica-

atæ

ne & exércitio fit : eft ergò habitus qualin permanens, firmiter subjecto inhærens, op randi facultatem non tribuens, sed adjuvans Ifacilitans. Dico habitum effe :permanentem, distinguam ab actu qui perpetuò fit, pendén ab actuali potentiz influxu, cum habitus ab lita actione etiam supersit, tanquam actus pi mus. Dico operandi facultatem non tribuen quia facultas operandi est à natura que habin Supponitur, habitus autem non dat agendi po tentiam, sed bene tantum agendi, seu operan

promptitudinem.

Habitus non inest cuicunque potentia, sed tantum quæ aliquam in operando indifferent am habet; five in potentiis rationalibus, aut qu rationem participant. Hæ autem potentia bent effe elicitivæ actuum immanentium it enim de ratione habitus, ut inclinet potentia ipsam ad operandum : quod non fieret nis b bitus effet in potentia quæ proxime actionen elicit. Q uz potentia simul est activa & passi va: nam non potest effe proximum principium eliciendi actus nisi activa fit, nec potest in fe m cipere habitus nisi passiva sit. Illa ergò sola el & activa & passiva que actus immanentes de cere potest. Hujusmodi autem potentiæ qua agendo indifferentes funt, intellectus patiens, Voluntas, appetitus sensitivus & phantalia bominis creduntur effe. Voluntas, potentia nimirum libera, quam in agendo fit indifferens nosum est, proinde maxime eget habitu deter minante & indifferentiam tollense. Idem de

inte

Om

nun

acti

eft a

tu, r

bitu.

bitu.

ut fa

actu

juva

proi

per n

elicie

actus

habit

neft

per f

curre

actus

Nan

inten

inten

ad ef

tom

actus

Habi

ores :

anid:

bene

H

intelleau & appetitu sensitivo judicandum. Omnes autem aliz potentiz quia sunt ad unum determinatz, & merè naturaliter agunt,

actionibus suis non acquirunt habitum.

ualin

S, OP

ans

tem,

déta

is abo

us pr

buen

habin

di po

eran

, fed

erenti

ut qu

iz d

n r d

ntia

if h

ione

paffi.

ipium

le me

olact

es di-

12 1

tiens,

1 ho-

nimi-

5 100-

cter

is-

Habitus simul cum potentia efficit actum, id est actus non fit à sola potentia nec à solo habitu, nec pars actus fit à potentia, nec pars ab ha. bitu, sed totus fit & à potentia, & totus ab habitu. Ratio eft, quia habitus confert potentiæ ut facilius, promptius, & majore propensione actum efficiat : quod non potest fieri nisi quia juvat potentiam ad actum efficiendum. Ac proinde tam habitus quam potentia concurrunt per modum actus primi eliciendo actum. Dico eliciendo actum, nam habitus substantiam actus elicir; nihil enim aliud est quod fieri ab habitu poteft. Nec enim confert potentiz cui nest vim ad efficiendos actus intensiores quam per se posser efficere potentia, nec potest concurrere effective ad intentionem, vel modum actus, quin ejus quoque efficiat substantiam. Nam habitus ficut generatur per actus, ità etiam intenditur: non intenditur autem nifi per actus mensiores: sicut ergo in potentia sola est virtus ad efficiendos actus intensiores per quos habitom intendit: ità etiam est virtus ad efficiendos adus intensiores per quos habitum intendit. Habitus ergo non confert porentiæ, ut intenfiores actus possir efficere. Habitus fiquidem est quidam impulsus seu pondus in potentia reli ( dum ex vi præcedentium actuum, qui non hatent vim inclinandi potentiam ad actus perfectiores,

So

un

po

OS

per

ma

illi

Suc

tel

TO

ać

tu

P H W

nu

26

in

te

qu

en

nu

pr

eu

Riores, fed ad fummum adfimiles. Si enim ildem actus efficerent inclinationem in potenti ad actus intensiores, pari ratione zquales actus intenderent ipsum habitum. Hæc tamen non impediunt, quin quando potentia per habitum efficit a cum intensum, babitus efficiat illam in tensiouem secundum gradum proportionatum habituis talis enim actus habet similitudinen cum præcedentibus à quibus habitibus genitu eft. At verd ne tunc quidem potest habitus ef. ficere solam intensionem nisi etiam efficiat substantiam ipsius actus: intensio enim in facto effe non cft aliquid distinctum ab ipso actu. At si potentia habitu affecta eliciat actionem interfiorem iplo habitu, tum verò habitus non con currit ad illum intentionis gradum in quo exce dieur ab actu, quia non habet proportionen cum actu fic intenfo; gradus ergo ille majori intentionis fit à sola porentia, que virtutem la bet integram ad totum actum, & ad quemlibet gradum : cum tamen habitus non habeat integram-virtutem actus producendi. Habitus ergo una cum potentia eliciunt substantiam actionis una cum illius facilitate, que nibil eft actui intrinfecum, fed extrinfeca quadam denomination ab agente sic disposito.

Caput X.

Quomodo actus habitus efficiant.

Supponendum hie, habitum non poffe effe

Solus enim habitus non est sufficiens principium actus sine potentia, nulla autem potentia uti potest habitu alterius potentia ad eliciendos suos actus, quia non constituitur in actu primo per habitum alterius potentia: habitus enim sormaliter eam solam reddit facilem quam afficit: illi ergo solidat virturem ad efficiendos actus suos. Ut habitus intellectus inclinat solum intellectum, sicut qui inharet voluntati, solam voluntatem inclinat. Nec tamen efficit omnem actum ejus potentia cui inest, sed actum tantum similem ei à quo genitus est. Uni enim potentia insunt plures habitus, ut notum est. Habitus enim sicut esse suum habet ab actu ità

& inclinationem.

m ii-

tentia

a dus

non

m in

linen

enitu

us ef

facto

u. At

inten

onen

ajora

m hanlibet

inte-

ctgo

ionis, ui in-

natio

Actus ergo est causa habitus, causa inquam efficiens. Nam politis actibus ponitur habitus: nulla enim hujus effectus ratio reddi poteft, nifi actus concurrat in genere caulæ efficientis. Cum in actione fint duo (actione inquam immanente ) ratio actionis in fieri, & ejus terminus five qualitas actione producta, efficientia habitus ab actione est respectu termini seu qualitaris; actio enim non est agendi principium, sed ad termi. num via quædam. Potentia ergo per actionem producit actum fecundum, feu terminum quo amat vel intelligit, & informata illo actu, per eum producit suum habitum. Quanquam vero habitus fit actu permanentior, actus tamen nobilior eo est, quia propria virrute, tanquam principium lufficiens, habitum libi proportiomatum efficit. Ut vero ex pluribus actibus que neretur

neretur habitus, necesse est, ut primus actus, & omnes deinde subsequentes & proportionati aliquid efficiant in ea permanens, camque disponens ad habitus generationem : fi enim primus actus nihil efficeret in potentia, æque indispositam eam relinqueret ad recipiendum aliquid per actum fecundum, & idem effet de fecundo respectu tertii, & de tertio respectu quarti. Quomodo enim potentia erit formaliter disposita si nihil in ea permaneat ? Dispositio itaque ad habitum quæ per primum actum inchoatur, & per subsequentes perficieur, non est realiter ab habitu distincta. Non tamen habet statum habitus, donec ità sit radicata, ut difficulter amoveri possir, & facilitatem cum promptitudine in operando subjecto tribuat : nulla enim est sufficiens diversitatis essentialis causa inter qualitatem quam efficiunt priores, & quam ultimus efficit : utraque enim eft actus primus inclinans ad idem objectum, & ad similes actus, utraque etiam est qualitas de se permanens absque actuali influxu potentia. Nulla etiam eft ratio cur adveniente effectu, quem efficit ultimus actus, percat totum id quod præcedentes fecerunt, cum nullam habeant repugnantiam.

Habitus sicut per actus sit, ità per cosdem persicitur, non solum quia ex statu dispositionis perducitur ad statum habitus, sed etiam quia in ipso statu habitus magis ac magis persicitur, donnec ad complementum persectionis sua perveniat. Persectio habitus, sive mavis vocare ejus autumentum) alia est intensiva, extensiva alia.

rior

OI

ma

ad

24

200

cir

cir

jar

A

on

tur

in vi i

ad

bit

cio

inc

Sua

fio

bit

res

ten

eti

per

5, &

21

ipo-

mus

oofi-

d per

-91

Quo-

ta fi

ha-

, &

r ab

ha-

10-

e in

ffi.

ita-

ef-

ans

que

du-

cur

us,

um

em

nis

in

0=

e-

3.

Prior est quando habitus in ordine ad idem omnino objectum, & eosdem actus circa illud magis ac magis perficitur, inclinando nimirum potentiam & faciliorem reddendo ad amiles actus eliciendos. Posterior sive perfectio, sive augmentum tum esse dicitur, quando scientia augetur in ordine ad diversas conclusiones, vel circa idem subjectum, ut si demonstres tum rifibilem, tum admirativum esse hominem. Tum eirca diversa subjecta partialia, ut si cognoscas jam estectionem canis, postea autem hominis. Augmentum intensivum non fit nifi per actus omnino fimiles in ratione effentiali, non tantum in objecto circa quod versantur, sed etiam in modo tendendi in illud, talis enim habitus ex vi illius augmenti non perficitur nifi in ordine ad similes actus. Proinde intensior actus augebit hoc modo habitum : quo enim virtus efficacior est, eo intensiorem effectum producer : proinde sicut per quemlibet actum quo ad entitatem suam generatur habitus, ità per quemlibet intenfionem intenditur. Nec enim credibile eft, habitum intendi per actus qui non sunt intensiores : priores enim actus non habent unde virtutem conferant ad intensiores actus : habitus ergo reddit actus fimiles illis à quibus genieus eff, similes inquam non tantum in essentia, sed etiam gradu. Ergo habitus per fimiles actus perfectus unus unitate intentionis eft, de qua postea.

Sed videamus augmentum habitus extenfivum, quod fix per additionem alicujus rei, que in illo fiat in ordine ad diversas conclusiones. hujulmodi enim augmentum non potest concipi fine reali additione ; fit enim in potentia no. vus effectus formalis qui antea non erat, eftque potentia reddita facilior ad novum objectum five conclusionem scientiz ad quam antea non erat : quod quidem intelligendum est respectu ejusdem potentiæ, ità tamen ut aliquo modo diffimiles fint, non tantum intensione & remis. sione, sed & in tendentia ad objectum. Si enim actus diversarum potentiarum fint, generabunt habitus omnino distinctos, actus siquidem in ea potentia inducer babitum in qua est iple ; fi ergo actus funt in diversis potentiis unusquisqui inducit habitum in sua propria potentia, facient ergo habitus diversos, non vero unum augebunt, quia non potest unus habitus esse in divetfis potentiis. Dixi étiam, actus non debere effe omnino similes, quia si sint omnino similes, intendent quidem habitum, non tamen extendent At quale fit hoc augmentum, non est explicatu facile, quia modus unitatis in habitu occultus admodum eft. Unde quidam volunt, habitum non tantum effe qualitatem per se unam, sed ettam simplicem & indivisibilem extensive : ali contra fentiunt, docentque omnem habitum el fe compositum. Sunt qui distinguunt inter habitum intellectus & voluntatis. Credibile admodum eft, nullam veram & realem compositionem extensivam in habitu voluntatis reperiri : quomodo enim in voluntate invenietur bujusmodi extensio, cum reali distinctione partia

obje omn divi( libet cund code de u pote Quo

lium

actil de pa obje diri indi per r mini adz

iecta difti relpe Tere aAu inter 1

habi lead

nes :

ond-

no.

tque

m fi.

non

ectu

nodo

mil.

enim

bunt

m in

: 6

uilqt

cient

uge-

ivet.

e effe

in-

ent

catu

leus

tum

eti-

alil

ha

ad.

ofi-

cris

bu-

1124

um

hum entitatum, & vera unione earum ex parte objectorum tantum ? Hæc enim potentia est omnino indivisibilis. Quid? etiamsi subjectum divisibile effet, ut appetitus sensitivus per quemlibet tamen actum generabitur habitus, habens eundem extensionis modum; generatur enim in codem subjecto adæquate, nec major ratio est de una parte subjecti quam de alia, quia talis potentia per seipsam tota concurrit ad actum. Quod vero ex parte objectorum non possint in actibus effe prædicta compositio & extensio,inde patet : quia vel potentia fimul tendit in plura objecta per modum unius : sed hic non interceditin a cu formalis extensio & compositio, sed indivisibilis entitas est quæ totum objectum per modum unius complectitur; quemadonodum. fi unico actu dare eleemofynam volo decem nominibus, decem isti habent rationen unius idzquati objecti. Sin vero tendat in plura objecta per modum plurium, erunt tum actus illi diftinai, qui inter se nullam habent unionem, telpectu cujus dici possint componere actum vere unum, & simplicem. At que jam est ratio actus, eadem est habitus; proportionem enim inter fe fervant.

Necesse tamen est, ut infint anima aliqui labitus indivisibiles, qui simplices sint qualitates. Nam cum in babitibus non sit unitas per compositionem extensivam, vel ergo est per collectionem plurium qualitatum, vel per simplicam entitatem, quod intendimus. Si enim dixtit, illam collectionem ex multis simplicibus

constare,

conftare, tum unaquaque simplex qualitas eff vera & integra qualitas in sua specie; at vero hujusmodi qualitas est in specie habitus. Die porro, unum eundemque simplicem habitum posse per suam entitatem simplicem ad varia d. jecta partialia virtualiter extendi, plurésque actus efficere, si omnino fint similes in ration formali objecti, quamvis in materiali discrepen, vel ità inter se connexi sint, ut unus in alio virtualiter contineatur. Justitia enim inclinata salvandam æqualitatem in bonis respectu om nium hominum & materiarum; tum inqua in vino, tum in pecunia & frumento, &c. Ra tio eft, quia in omni habitu datur ex parte ob jecti aliqua ratio tendendi in illud : nam habitus voluntatis fertur in bonum à ratione monfratum; bonitas ergo est ratio tendendi, fin id quod voluntatem trahit. Ratio ergo ista tendendi dat actui rationem specificam, quæ eaden erit si æqualiter aut eodem modo per actus attingatur: quia id quod formale est, dat actu speciem : at vero materiale elt quasi per accidens. Dico, si-aqualiter vel eodem modoints lem rationem tendat; contingit enim unam, eandemque rationem tendendi, non æque ap plicari diversis materiis, ideoque non coden modo attingi per actus. Quomodo finis & media trahunt appetitum : diversimode tamen Licet enim una sit bonitas in se, non temen illis rebus æque convenit : ac proinde modus tendendi non est idem. Finis enim mora bonitate intrinseca, at vero media bonitate extrinleca

qui eft

jeć riu rio est

con

boi

res
foli
effic
Inc
per
mat

mat ter mat vifil part

tur. aliq

ad to habi as eff

at vero

Dico

bitum

ria ob.

réfque

ation

repent,

io vir-

nat a

tu om

nqua

c. Ra

rte ob

habi-

mon-

li, fire

ta ten

eaden

tus at-

actui

r acci-

in ta-

unam,

ue ap-

codem

k me

amen.

n ta-

mo-

movet

te ex-

inleca

minieca ipsius sinis. In quibus actibus licet aliqua sit diversitas, nihilominus est necessaria consinexio. Actus enim qui versatur circa objectum, quod intrinsece & per se haber rationem illam, est causa aliorum actuum, sicut amor sinis est causa quare media amentur. Finis ergò est objectum primarium; media, objectum secundarium, connexionem tamen habens cum primario: hxc enim amantur propter illum. Eadem est & actuum ratio. Eodem enim modo inter se comparantur, amor, desiderium & gaudium de bono aliquo

Ut ergo ad rem veniamus, si ratio attingendi res materialiter diversas est omnino eadem, non folum habitus fed & actus funt ejufdem speciei, efficiuntque unum & indivisibilem habitum. Inclinatio enim potentia, ut est sub tali habitu, per se non est ad hanc vel illam rem ratione materia, sed tantum forme, seu rationis formalis, quæ in ea reperitur, Si ergo hæc ratio eft omnino eadem, quamvis sit applicata diversis materiis, inclinatio tamen potentiz indivisibiliter perficitur in ordine ad illam in quacunque materia. Atque hoc modo potest habitus indivisibilis habere extensionem materialem ex parte objecti & actuum qui circa illud verfantur. Rursus quando inter objecta partialia est aliqua diversitas in modo participandi rationem formalem, cum connexione & habitudine ad unum, tum sufficiens ratio est ad unitatem habitus. Et hæc quidem de habitibus voluntatis.

Habitus intellectus duûm funt generum; enim funt evidentes, inevidentes alii. Inter q illud est discrimen, quod illi oftendant veri tem rei in seipsa, sive ex ipsis terminis, quom do habitus principiorum : five per medium quod, quomodo facit scientia. Hi vero m oftendunt veritatem in fe, fed per extrinseca m dia inducunt intellectum ad affensum, etia veritatem non cernat : atque hoc modo fide lopinio, &c. se habent. Unde multo facilius pe test habitus indivisibilis inevidens inclinares varia objecta & actus, quam evidens habitu Illic enim ratio extrinseca codem modo pote applicari diversis materiis, ut in fide & opinio ne videre est. At vero quando ratio assentient est intrinseca ut in scientia, non potest diver propositionibus applicari. Nam si veritaso affentimur, est per se nota (ut in proposition totum eft majus sua parte, ) ratio affentien est intrinseca connexio terminorum. Sin alla sit propositio (qualis elt hæc, de qualibern vera affirmatio vel negatio ) alia erit con nexio. Si autem veritas sit mediata (qualis in ifta propositione cernitur, Luna deficit, ) habet intrinsecum medium affentiendi diverlum Hoc ergo est discrimen inter voluntatem & tellectum : habitus principiorum in intellect eft distinctus à conclusionis habitu: at vou in voluntate idem est habitus finis & medie rum. Diversitatis causa hæc eft, quia in al sensu conclusionis ratio assentiendi conclusio ni non est sola veritas principiorum, sed & ipia etiam.

in fe cum, aman ergo a divifil verita ratio quæ fi Quod

miam

media eft for & div fe nul cogno notefor idem f

mus, habitu non p tinere

gmen gmen ego il polita qualit

haben in his n;

r qu

crit

Om

m

o no

tian

fide

us po

ares

bitu

potel

pinin

ciend

veri

25 C

TOIT

tien

ali

bet re

con

lis in

ba-

rlum

Sc in

can

VCO

edio

n af

ufio-

tiam .

giam conclusionis veritas requiritur, quatenus in se ottenditur ex connexione extremorum cum tali medio: in voluntate vero-tota ratio amandi medium ex fine pendet. Per nullum ego affensum evidentem acquiritur habitus indivisibilis per se æqualiter inclinans ad diversas veritates, quia in illis semper diversa veritatis ntio requiritur, ac proinde non est illa connexio quæ sufficit ad unitatem habitus indivisibilem. Quod dico hoc est, propositiones veritatis immediate, ut homo est animal, aut animal est fentiens, habent & veritates diversas & diversorum terminorum unionem, qua inter e nullo modo connexæ funt, nec una per aliant cognoscitur, nec ex unius cognitione altera innotescit. Eodem modo in scientiis non sufficit dem habitus indivisibilis ad affensum diversaum conclusionum : nee enim minus different onclusiones inter se, quam ipsa principia ex mibus demonstrantur: que principia, ut diximus, non pertinent ad eundem indivisibilem abitum. Ergo conclusiones inde demonstratz ion possunt ob eardem causam ad eundem perinere habitum. Ac proinde habitus intellectus son extenditur ad novas veritates nifi per reale igmentum. Utrumque ergo bic requiritur aumentum & intenfivum & extenfivum, Unites go iftorum habituum intelleftualium eft compolita ex collectione, & subordinatione plurium qualitatum, quæ respectu illius habitus integri, labentur partiales habitus. Intercedit fiquidem hisce scientiis subordinatio effectiva, qua una conconclusio ex alia tanquam principio demonftratur: quomodo in moralibus actus exterior
ex interiori manat, éstque cum eo idem moraliter loquendo. Tum etiam in hisce habitibus
intellectualibus est habitudo ad idem subjectum
totale, respectu cujus scientia una dicitur, un
inquam, per attributionem ad idem subjectum.
Quomodo locus, tempus, motus, finitudo, ta-

spiciunt corpus mobile.

Sed jam videamus, quomodo habitus corrumpantur, & minuantur : nam corrumpi certum est. Obiter nota, duplicem esse remissionem, quarum altera dicitur privativa, qua alquid corrumpitur & minuitur ex remotione caulz luz, non quidem agendo, sed actionen potius cohibendo, & suspendendo: quomodo lumen corrumpitur ex remotione corporis lucdi. Atque hoc modo delinunt elle omnes effe-Que qui dicuntur in fieri. Altera est positir, qua causa efficiens corrumpit contrarium, introducendo qualitatem contrariam, que vel forms. liter, vel dispositive alteri repugnat : nam positiva actio terminatur ad terminum politivum. Atque hoc modo corrumpitur aquæ frigus, introducendo nimirum calorem. Et sane priote modo non possunt corrumpi babitus, quia non funt effectus tantum in fieri, nec pendent ab aliqua causa in conservari, ut notum est. Quod we ro quidam autumant corrumpi habitum per folam cessationem ab actu, improbabile judico: nisi forsan dicas hoc fieri per accidens, seu este occasionem ut interim actus repugnantes exerceantur,

miff eider tum actu repu bitu inco pugn

terun

Vero

effect

cean

Bit

quir

defir

cafic

tum

Da le est, seend dinas volène object peren

ico: respect effe ferunt ico- fio ha Good

erior

ora-

aum

tun.

0, It-

COL-

i cer-

a ali-

onen

mode s luci-

s effe-

ntro-

poli-

vum.

s, in-

priore

a non

b ali

od ve

er fo-

udico:

u effe

exer-

ceantur, quibus tandem habitus corrumpitur. Bit enim habitus res permanens : non ergo requirit caulam conservantem ex cujus cessatione definere debet. Quia tamen ceffatio ab actu occasionem præbet contrariis actibus qui habitum expellunt, fit ut ceffatio dicatur causa remissionis seu corruptionis, causa inquam per aceidens. At per se expellitur habitus, tum ab actu. rum ab habitu contrario, hunc in modum. nam actus contrarius efficit habitum qui formaliter repugnat habitui expellendo. Isti enim duo habitus, ut temperantia & intemperantia, sunt incompatibiles in eodem subjecto: proinde repugnant formaliter: ac proinde alter expellit alterum, non effective, fed formaliter tantum: at vero actus qui habitum producit contrarium, effective expellit.

### Caput XI.

### De Habituum distinctione.

D'Ividitur habitus in cognoscentem & appetentem: quæ divisio est respectu subjecti. Illest, qui inclinat subjectum ad prompte cognoscendum, quemadmodum scientia. Hic vero indinat appetitum seu voluntatem ad prompte volendum. Potentiæ cognoscentes repræsentant objecta quibus assimilantur spiritualiter. Appetentes vero non cognoscunt, sed in objectum respectu illius esse realis quod in natura habet, fruntur per modum impussus cujusdam. Divisio hæc coincidit cum ea, qua dividitur in habi-

tum intellectivum & moralem: Hic propried voluntatis habitus. Actus enim moralis pu prie & formaliter est voluntatis actus, qui si maliter est liber: consistunt enim mores in asibus liberis. Habitus ergo elicitivus actuum malium voluntatem informat: & quia appetim sensitivus in homine habet aliqualem liberatem, ideo etiam habitus eum persicientes mon les vocantur. Intellectualis habitus is est, quintellectum informat. Et hoc modo prudent est habitus intellectualis: verum quia prudent est regula dirigens actus morales, sit ut, licet in tellectui inhæreat, moralis tamen dicatur.

Dividitur habitus in virtutem & non vim tem. Virtus est habitus disponens potenti ad perfectam operationem naturæ ejus confe taneam : quomodo se habet scientia & tem rantia. Non virtus est habitus inclinans por tiam ad operationem non convenientem natul fuz : ut error, injustitia. Nomen virtutis pall lo generalius usurpatur, significatque eam potes tiz dispositionem qua perficitur, promptag redditur ad actus naturæ consentancos, five po tentia fit intelligens, five appetens. Intellect perfectio confistit in attingenda veritate: app titus vero in honestate attingenda. Quicune ergo habitus inclinant intellectum ad veritat infallibiliter attingendam, virtutes dicuntut; scientia, ars. Contra non virtus erit error, of nio, quia non inclinant intellectum ad attinger dam veritatem infallibiliter: opinioni enim poteft falfum fubeffe.

Habitus

Ha

& Pr

mpl

ra&i

edia

mpe

ula

ecul

o est

ader

edia

inatu elatio

ca c

rab

di.

è ut l obje

ntia

dex

S:pt

int

us

fac

hum

ie el

261

1 00

etit Dett mon

A,q

denti

denti

cet in

nti

em

oote

natul

S Pall

poten

ptagl

YC PO lett

app

cunqu itati

ur;

r, of

inge

Labitus

onfer

Habitus intellectus dividitur in Speculativum Practicum. Ille est qui docet te scire vel conimplari tantum , ut Phylica , Mathematica. Practicus habitus ille, vel qui proxime & immediate actionem elicit que praxis dicitur, ut mperantia, justitia: vel qui dirigit, & praxin gulat, ut prudentia. Divisio itta habitus in peculativum & Practicum hoe posteriori mobest intelligenda. Est enim habitus Practici ndere agendi regulas. Estque hae divisio imediata: omnis enim cognitio ad veritatem orinatur. Aut ergo in ea fiftit, & tum eft Spedatio, aut ulterius progreditur ad opus alivirm. od, & tum non Speculatio, sed cognitio Praica dicitur. Scientia ergò Practica est de re erabili ut operabilis est, docens regulas opedi. Speculativa verò versatur circa rem przle un speculabilem. Est que divisio ista sumpta, objectis formaliter confideratis, feu ex ipfo miarum fine, fine inquam intrinfeco, non dexpinseco. Porrò quidam intellectus haspradicus proxime versatur circa appetidirigendo illum ad opus, quemadmodum entia. Alius verò versatur circa alias actiohumanas, ut ars. Quali dicas, duplex est tus practicus, quidam est activus, quidam factivus. Divisio ergò habitus in Specuitum & Practicum, non propterea distinctio essentialis, sed accidentalis : est enim idem pero intellectus, eadémque numero pom po-

### Caput XII.

De qualitatum contrarietate.

cod

lata

Gd :

COD

St u

trari lab e

pea

it en

0, 0

uam

qua

ugna

ntr

lere

tus tia c

hic

ntia

thid

us :

a co

en

ונו

dun

alica

as fo

to d

CO

Ĝi è

R Eliquas qualitatis species hic missas facient funt enim nimiùm Physica, ut qualit tertiz speciei, que sunt institute ad subjet conservationem, quemadmodum calor, frig &c. Ad proprietates qualitatis properemis quarum prima eft contrariesas. Eft autem co trarietas oppositionis species: oppositio om aut est inter extrema poliriva, ut contrarietas relatio, aut inter extremum politivum & neg tivum, ut contradictio & privatio: qua dem negatio fundatur in peculiari natura lium extremorum. Agimus hoc loco de opp tione incomplexa, non verò complexa, de Logici. Negationis, & privationis hoc el crimen : quod hæc tollat formam, fed relin ejus subjectum, cacitas tollit facultatem vie di verum, relinquit subjectum in oculo: at gatio non tantum formam tollit, fed & ful dum destruit, ut homo non homo. Relati mutuò ponunt & tollunt, funtque relata parantiz aqualis perfectionis: at contraria mutud semper destruunt, éstque alterum als nobilius & perfectius semper. Ut albedo ni dine est perfectior, calor frigore.

Sunt verò contraria oppolita que sub con genere maxime diffant, & ab codem subj mutud se expellunt. Dicuntus contraria sub codem genere, ut distinguantur ab oppo privative & contradictorie, que funt pri

rigu mu

CO

OU

tas

E QU

ra u

de qu

in

c fub

elata

m ali

b eod

diversa: quoniam negativum & positivum non babent realem convenientiam, ac proinde sub codem genere esse non possunt. Quia verò relata poffunt effe non tantum fub eodem genere, led & ejusdem speciei, ut duz similitudines, contraria autem nunquam funt ejuldem speciei; fit ut hac particula diftinguantur relata, & contraria. Causa verò cur contraria debeant esse fab codem genere est, quia inter contraria, rebectu transmutationis, debet effe quidam ordo: it enim transitus ab uno ad aliud, ut ex frigilo, calidum: at verò talis transmutatio nunuam reperitur in iis quæ genere differunt. Ut quanto fieri quale. Et quia contraria inter fe gnant, ideò nunquam funt ejusdem speciei. entraria ergo debent semper esse sub codemy here, non tantum Logico, sed & Physicos aus verò Physicum est ipla materia. Conria debent maxime inter le distare. Distanhic intelligitur non fitualis aut localis, fed entialis: non privativa aut negativa, qualis in thidictione cernitur, sed positiva, ut calor. us : virtus , vitium : quod ni fieret, nunm contraria le omnino ex codé subjecto exment. In contrariis ità est comparatum, ut n uni tantum fit contrarium. Quod inteldum est de adequata contrarierate; nam ralitati non adzquate contrariatur prodita fola, fed prodigalitas avaritia junca. debent se expellere ex codem subjector; contrariorum repugnantia est respectur die quo se expellunt. Intelligenda vero N a

hic est expussio non essectiva, sed formalisi que in hoc consistit, quod essectus formalisumen formæ ex natura rei repugnat in codem subjecto cum essectu formali alterius. Expussio esse debes mutua: nam cùm sit formali, non attenditur secundum vim agendi, sed modum tantum informandi: unde reciproca est debet.

Contrarietas quamvis qualitati insit, non omnibus tamen ejus speciebus convenit. Sun enim quidam habitus omni contrarietate qu rentes, qualis est habitus primorum principio rum tam Practicorum quam Speculativorum, Qualitatibus secundæ speciei nihil est contraium: nam potentia naturali ut voluntati autintellectui nihil propriè contrariatur. In teris specie invenitur contrarietas quemadmodum in prima, nimirum habitu. At quarea species, figura nimirum, caret omni contratio, coden modo quo quantitas. Quod si actiones inter le contrarientur, hoc est propter earum terminol, qui sunt qualitates. Ideò enim calesactio opponitur frigefactioni, quia calor frigori opponing Quanquam dus qualitates contrarize inter le pugnent in codem subjecto, non tamen imp dit, quo minus simul esse possint in gradibus missis, non verò excellentibus. Nec enim mo ceste est contraria sese mutuo expellere ex ti fuarum rationum effentialium præcife fumptarum, fed requirirur porrò completa graduum latitudo. Nam calor quacunque ratione non expellit frigus, sed calor summus & fi-

gus

gu

PO.

IN

ea

jea

co e

add

Dic

inter

nem

cunc

tis fo

cujus

nomi

ter.

fione

omno lum

olop

ditater indivi

quia 1

ati al

que

unies n fub-

pulfie

mali

d mo-

non Sunt

e ca

cipio

orum,

erari-

ut in-

ternia

m in

odem

rer le

oppo-

ner k

m nt-

ex vi

fam-

radu-

fri-

gu

gus summum : ac proinde videntur potius? pugnare respectu intensionis quam essentia.) Nisi enim admittamus, contraria simul esse posse, nunquam dabitur mistio.

### Caput XIII.

De qualitatis intenfione.

[Ntensio primo, est mutatio illa per quam] eadem qualitas magis, ac magis in eodem fub jecto secundum eandem partem perficitur. Di-) co eadem qualitas, ut secludam augmentum per additionem novæ qualitatis omnino diftincta. Dico secundum eandem partem, ut diftinguam intensionem ab extensione quæ fit per additionem partium in diversis subjecti partibus. Secundo sumitur pro latitudine seu modo entitatis formæ intensibilis, & remissibilis, racione cujus est capax mutationis, que intensio quoq; nominatur : atque hoc modo à nobis intelligiter. Hujusmodi autem latitudinem seu intensonem inesse qualitatibus in confesso est apud omnes Philosophos, Eadem enim aqua secundim eandem partem, fir magis magisque cali-

Quod quomodo fiat, controversum admon est, diversasque in factiones ivere Philophi. Sunt enim qui putant, eandem qualitatem, que intenditur, esse in sua entirate
indivisibilem: dici tamen intendi 82 remitti,
quia magis aut minus persecte subjectum afficit, aut informat. Ego, relictis hoc loco contoversiis, id quod maxime probabile judico,

N3

brevi

enti

enic

181

fed

ifta

Gub (

ten

ifta

dun

qui

8

gur

qua

libu

tric

ter

effe

breviter proponam. Et primo quidem, quale intensibilis non eft in entitate sua indivisibil sed habet quandam partium Latitudinem, in one cujus nunc est tota in subjecto, nunc seus dum majorem, aut minorem partem. Nec en intelligi potest, quomodo eadem forma accidetalis magis ac minus afficiat subjectu, aut que majorem aut minorem entitaté habeat, autm jorem aut minorem unionem cum fubiecto.n in entitate sua aliquam latitudinem habeat. A quomodo dicemus, aquam per motum fieri ma gis calidam, nisi calor terminus motus, aliqua in entitate sua Latitudinem habeat. tamen non est ità intelligendum, quasi quali tatis intensio, sit mera coacervatio pluriu graduum ejusdem qualitatis ( quanquam qu dam admittunt, nec omnino improbabile judico ) fed videtur intercedere quædam con politio talium graduum, quorum unus alium supponir, ratione cujus subordinationis, unu dicitur primus, alius secundus : adeò ut pri mus & secundus non solum distinguantur, fecut due primi gradus existentes in diversis subjecti partibus, sed quia natura sunt primu & fecundus. Prima pars videtur inde probat posse, quia accidentia solo numero distincta omnino smilia in effectu individuali non pofunt multiplicari in eodem subjecto. Secunda pars inde constat, quia hoc modo salvatur divisibilitas & vera additio realis, salvatur etiam unitas & compositio. Nam gradus-illi partiales, licet fint ejusdem rationis effentialis in su entitate.

ec cnis

ccide

t quo

ut ma

to, ni

ri ma

iqua

quali.

urium o qui-

le ju-

COM

unos

r, si-

s fub.

imu

obat

12 6

unda

r di-

iam

rei-

(itz

te,

entitate, non funt omnino fimiles: respiciunt enim subjectum cum certo ordine inter se,ita ut primus supponatur secundo, hie vero tertio.

Intensio ergo & remissio licet conveniant actioni & passioni, hoc tamen fit non per se, sed ratione termini ad quem feruntur; adeo us ista proprietas videatur qualitati propria: nam Substantia & quantitas, &c. non admittunt intensionem & remissionem. Quando proprietas ifta qualitati convenire dicitur, non est putandum omnem qualitatem eam habere : prima quidem & tertia species habent, at vero secunda & quarta non item. Quarta enim species ut figura completur & constituitur in sua essentia. quadam indivisibilitate, ut verbi gratia quod ta. libus claudatur terminis. Potentia naturalis intrinsece manat ab essentia, ita ut non possit aliter fieri : participat enim indivisibili emitate effentiz à qua manat proportionata.

## Caput XIV. De Relatione Reali.

On agitur hoc loco de omni relatione, sed reali prædicamentali. Est enim relatio rationis quam mens singit, ut relatio generis ad speciem; quæ tamen huc non pertinet, cum non sit species entis realis. Sed nec credendum est, hoc prædicamentum continere omnem relationem realem. Est relatum quod vocatur transcendentale, cujus natura non est posita in mero respectu ad terminum, quemadmodum se res

habet in relatis prædicamentalibus, fed femme aliquam causalitatem exercet erga illam. Eth jusmodi relatum non est in certo ordine pur classe, sed percurrit omnia genera, ideoque vocatur transcendentale, exigitque longe alias con. ditiones, quam relatum hujus categoria. Su agimus hoc loco de relatione cujus tota effenti eft in ordine ad terminum. Quam dari in me tura rerum, in confesso est apud omnes. Nihi enim est magis notum, quam dari similitudi. nem, æqualitatem, paternitatem. Sed ut eju estentia, que obscurissima est, melius intelligatur, explicanda funt quædam nomina quæ l Philosophis hoc loco usurpantur: sunt autem hæc Relatio, Relativum, Correlativum, Extremum, Fundamentum, Ratio fundandi, Terminus. Relatio dicitur, id quo aliquid formaliter refertur, ut æqualitas, similitudo. Nan etsi duz res dicantur aquales suis quantitation bus, non tamen formaliter, quali iplæ quantitates ex natura fua.fint æqualitates, fed quia ze qualitatum fundamenta funt. Relativum eft, quod explicari solet relatione ad aliud, ut Pater, filius. Correlativum est Relativum quodlibet, quatenus alteri Relativo ex altera parte respondet, or Parer Filif, & Filius Patris. Sola ergo consideratione differunt Relativum & Correlativum. Nam Pater & similis sunt Relativa, at fion Correlativa: dominus vero & fervus funt Relativa & Correlativa. Extremum, quod etiam fubjectum dicitur, est id quod à Relations nominatur: ut Socrates qui eft Pater; aut columna

que refe lita; eum turn Ratimus lario

loa

qua acti nus lati qui; prin

eft a pofi at. excl ftan qua

1

ne d tege tran

を記され

ic mit

ie vo-

con-

. Sol

Tentia

n m

Nill

itudi-

cjus

lliga-

uz i

utem

Ex-

rma.

Nam

itati-

anti-

a 2-

eft,

ater,

ibet,

pon-

ergo

relan

a, at

funt

etj-

ione

CO-

DAI

limna quæ est similis. Fundamentum est id quod extremo seu subjecto est ratio seu causa ut referatur. Sic quantiras est sundamentum æqualitatis: vis gignendi Paternitatis. Fundamentum istud non deposeit peculiare prædicamentum, sed indisferenter omni generi inesse potest. Ratio fundandi, quæ & sundamentum proximum dicitur, est conditio quædam, sine qua relatio non sequitur sundamentum, ut unitas quantitatis, est ratio sundandi æqualitatem: actio est ratio sundandi paternitatem. Termimum est id ad quod directe & primo resertur Relativum: ut Filius respectu Patris, est terminus, quia Pater, qua ratione Pater est, directe & primo resertur ad Filium.

Est ergo Relatio accidens, cujus totum effe eft ad aliud fe habere, feu cuius effentia in topolita eft, ut alfud tanquam terminum respiciat. Accidens eft positum generis loco: unde excluduntur tam Relationes diving, que subfantiz effe creduntur; quam Relata rationis. que non funt entia, multo minus accidentia habenda funt : partes que sequentur in definitios ne distinguunt Relationem ab omnibus aliis categoriis. Imprimis vero removentur Relata micendentalia, quorum essentia non est ad and ranguam ad purum terminum. Quomodo feres hic habet : nam Patris effentia in eo pobeseft, ut respiciat Filium tanquam purum terminum fine ulla caufalitate. Relatio ergo cum fir accidens, necessario inerit subjecto, ut Paternitas homini qui dicitur Pater. Inest quidem N Subjecto.

fubjecto, verum peculiari modo: nam quantitas inest materiz, ita tamen ut eam extendat; qualitas etiam inest, sed suo modo. At vero relatio ita inest, ut subjectum cui inest, alio reserat, tanquam terminum. Atque hoc illud est, quod Relatio dicatur habere duplex esse: nimirum esse in, &t esse ad. Quorum prius est commune Relationi, cum omni accidente: posterius vero est illi proprium, quo absolutum ens excluditur: significatúrque essentiam relationis non sistere in subjecto, quod suo modo afficit, sed illud ordinare ad terminum: quemadmodum similitudo, licet parieti inhæreat, essengue denominet, essentia tamen ejus in eo posita est

m

q

ej

ci

pr.

CZI

du

m

QU

fu

int

dec

N

der

qu

tan

one

ut referat subjectum alio.

Sed quia relationis effentia est in puro respecti polita, age videamus quomodo le habeat ad fundamentum proximum. An scilicer realiter, modaliter, an sola ratione ab co distinguatur. Quipropter dico, relationem esse aliquid reale, verom nec realiter, nec modaliter à fundamento fuo distinctum, sed sola ratione: hoc est similitudinem non diftingui re ab albedine fundamento suo: aut paternitatem non distingui re ab homine gignente. Nam si distingueretur ab eo, non superveniret ei, sine illius mutationes exempli caufa. Si fimilitudo diftingueretur aut re aut modo aliquo à re alba; ergo res alba, quando fit alteri rei albæ fimilis, mutaretur, quod falsum est. Finge enim me jam album elle, & rem aliam nigram dealbari, orietur relasio: non quas muratio aliqua in me facta fit; (ed

antiadat:

-91 O

refe-

cft,

imi-

com-

ofte

i ens

fficit,

dmo-

mque

ta eft

(pedu

d fun-

mo-

Qus.

c. ve-

mente

fimi-

unda-

gui re

tur ab

iones

ur aut

alba,

retur.

r relata fit:

Sed.

sed quia res illa alia est dealbata. Non quasi mutario aliqua sit facta proxime circa relationem (ad relationem enim non datur motus) sed quia fundamentum relationis est producum. Fiunt enim relationes positis fundamento & termino. Similitudo ergo est forma realis inexistens rei quæ denominatur similis: non tamen distinguitur re ab albedine, quantum ad id quod ponit in re quæ similis dicitur, sed solum quantum ad terminum quem connotat : itaque similitudo in re nihil est aliud, quam ipsamet albedo ut respiciens aliam albedinem, tan quam ejusdem rationis. Que rationis distinctio sufficit, tum ad diversas loquendi formas, tum ad prædicamentorum distinctionem. Nam prædicamenta interdum diffinguuntur realiter, interdum fola ratione cum fundamento in re: quomodo actio & passio distingui creduntur. Ex quibus sequitur, nunquam relationem separari à fundamento secundum aliquid reale, quod illiintrinfecum est : sed solum contingit terminum. deesse, quo ablato cessat relativa denominatio. Non quafi aliquid auferatur à relativo, sed quia denominatio relativa includit terminum, fine quo non manet actualiter, sed fundamentaliter tantum, leu in proxima aptitudine. Effe ergo relationis non est aliud ab esse fundamenti, ratione tamen distinguitur, quatenus illud effe concipitur ut connorans terminum quem respicit.

Capus

### Caput X.V.

De subjecto, fundamento ac termine relationis.

FT ita quidem se habet relationis essentiat nunc ejus causæ sunt nobis investiganda: causa finalis hic nulla est: nam relatio non intenditur per se à natura. Nisi velis dicere relationem effe propter effectum suum formalem, aut propter suum terminum. Badémque de causa, cansa efficiens non est hic indaganda : quia per se non fit, sed resultat quasi, positis fundamento & termino. Proinde non est alia causa efficiens, præter eam, quæ producit fundamentum & terminum. Causa formalis relationis, est ipsa relatio: omnia enim accidentia forma sunt, verum accidentales: ac proinde cum relatio forma quadam fit, son habebit aliam formam. Nili dicas, terminum elle formam quatenus specificat relationem. Fundamentum vero & fub jectum funt materia in qua. Proinde in Subjecto, sundamento & termino, relationum caule pofite videntur. Et primo quident omnis relatio subjectum requirit : nam cum fit accidens, deber alicui inhærere : id vero cui inhæret, aut quod informat, subjectum dicitur. Quod intelligendum est de relatione in abstra-Ao, non vero in concreto sumpta. In concreto enim fumpta est composita ex forma & subje eto, ut fimile. Quando ergo audis relationem omnem habere subjectum, non eft quod putes relationem unam candemque effe inter

duc que

nis

nita

infi

do

ais

qui

tio

div

pro

mo

reu

me

dia fub

COI

en

ne

ab

no

po

7 4

fu

ntias

ndæ:

in-

rela-

em,

cau.

quia

ida-

aula

nen-

mæ

rea

or-

**03-**

ero in

UIT

ein mi cui ur.

to

0

M

1-

4

duo extrema quæ referuntur, veluti medium quoddam : veluti est una eademque via Athenis Thebas, & Thebis Athenas : quali paternitas media fit inter Patrem & Filium utrique infidens: hoc enim impossibile judico. Quomodo unum idemque numero accidens fit in fubie-Stisre distinais, locoque separatis ne cogitari. quidem potett. Possunt quidem ejusdem relationis effe plura subjecta inter se subordinata. diversarum tamen rationum, ita ut unum sit proximum, alterum vero remotum. Quemadmodnm æqualitas proxime est in quantitate. remote vero in substantia. Quæ tamen proxime & immediate afficit quantitatem, & ea mediante substantiam ipsam. Et hæc quidem de subjecto, seguitur fundamentum.

Quod tantum effe in relatione omnibus constat. Nam cum relatio ex se non habeat entitatem propriam ab absolutis distinctam. necesse est habeat illam identice : ut ita dicam. ab aliquo alio. Non habet autem eam à termino, qui cum sit extrinsecus & distinctus, non potest esse intrinseca entitas relationis. Superest ergo fundamentum à quo esse quasi mutuatur, Nam cum per se non fiat relatio, resultat in subjecto posito termino. Requiritur ergo insubjecto conditio vel causa, ob quam resultar relatio: hanc conditionem dicimus effe fundamentum. Est itaque fundamentum illud, quod subjecto est causa ut referatur. Quod tamen non est ita accipiendum quasi fundamentum proximum relationis fit aliquod accident aut

res aliqua ex natura rei diftincta à primo rela tionis subjecto: aut quasi relatio non poffir immediate fundari in ipfa substantia: non in eft. Nam quanquam in subjecto requiratur n. tio ob quam in polito termino consequatur relatio, illa tamen ratio potest esse intrinseca natura talis subjecti, non vero modus superadditus. Atque hoc modo relatio identitatis fundatur in substantia: nam ficut dux albedines sunt fimiles: ita duz substantiz sunt ezdem. Quz relatio fundatur in substantia. Nam una subfrantia non est ejusdem speciei cum alia respectu alicujus accidentis, sed respectu essentiz. Et sane quanta est convenientia inter duas albedines, tanta eft inter duas substantias. Porro ut pofitis fundamento & termino oriatur relatio, requiritur ratio fundandi que est conditio fine qua non: ut ad relationem paternitatis requiritur geperatio, que est ratio fundandi, non vero iplum fundamentum: nec enim paternitas habet à generatione entitatem fuam : generatio eniminest filio genito, non vero Patri. Fundamentum smilitudinis est albedo: at ratio fundandi est unitas formalis utriusque albedinis, Atque hat de fundamento, sequitur terminus.

Terminus iste necessarius est in relatione reali: hujus enim essentia, ut diximus est posita in ordine ad aliud, hoc est ad terminum. Qui quidem necessario debet in omni relatione actu existere. Relatio enim ut dixi consistit in puro respectu, nec per se intenditur à natura, sed resultat ex positione sundamenti & termini.

Proinde

terr

fent

par

lati eti:

effe

ter

tio

ipí

de

tu

Cu

relai

offir

A in

ir ra-

ir re-

na-

ddi-

nda

funt

Quz

fub-

eau

fane nes.

fitis

cirigua

ge-

um

ge-

um

eft

ac

re-

ita.

)ui

Au

in

ed

Di.

de

Proinde us in natura existat, debet actu poni terminus. Quanquam itaque terminus sit de essentia relationis, non est tamen esus intrinseca pars: hoc est, non est genus aut differentia intrinseca relationis: sed quia non potest esse relationis tendendo ad terminum, nec concipietiam aut definiri, hinc sit, ut terminus dicatur esse de essentia relationis. Fundamentum & terminus reapse distinguuntur in relatione reasi: opponuntur enim inter se. At ubi oppositio, illic necessario est distinstio: nam idem sibi ipsi non opponitur: relatio ergo identitatis ejusdem ad seipsum, non est realis, sed rationis tantum.

#### Caput X V I.

### De tribus relationum generibus.

A Rist. 5. Metaph. c. 15. dividit relata in tria genera, quæ desumuntur ex triplici fundamento seu ratione fundandi relationem. Primi generis sunt quæ fundantur in unitate vel multitudine. Hujus generis relationes varie subdividuntur: in unitate fundatur similitudo, equalitas, identitas. In multitudine fundantur relationes omnes proportionem aliquam includentes. In secundo genere ponuntur relata sundata in agendi, aut patiendi potentia, vel actione: ur Pater, Filius, Dominus, servus. In terrio genere collocantur relationes mensuræ, ad mensuratum, ut relatio scientiæ ad scibile, intellectus ad intelligibile, as pe cus ad as pectabile. Ponit autem discrimen

discrimen inter tertium genus & duo priora; due enim priora funt mutua, quia id ipfum quod unum quodque est ad aliud dicitur, & non quis aliud; ad iplum. Tertium genus, non est mutu. um : nam licet unum relatorum dicatur ad alle quid, quia vere est ad aliud, alterum tamen correspondens, non dicitur ad aliud quia vere sit ad aliud, sed quia aliud est ad ipsum. Nam scientia revera refertur ad scibile : at scibile ideo est re latum, non quia ad aliud refertur : fed quia aliud (scientia nimirum )ad se. Divisio ista sumpta est ex fundamento, vel fundamenti ratione: fundamentum horum trium eft diftindiffimum. Primi ergo generis relata fundantur in unitate, quis ratio ob quam consurgunt duz relationes, eft, quia unitas in utroque extremo est ejusdem ra. tionis. Quod perinde est ac si dicas ideo referri, quia habent Inter se convenientiam realem. Quod non est ita accipiendum, quasi unitas respectu negationis suz, fundamentum sit relationis : fed quod unitas respectu naturæ substratæ fundamentum fit. Relatio similitudinis que ad primum genus pertinet, quamvis proprie dicatur fundari in qualitate, nihil tamen impedit quo minus fundetur in rebus aliorum prædicamentorum. Nam quemadmodum duo calores fune fimiles, ita etiam duz calefactiones fimiles effe possunt, & duo ubi, &c. Neque hoc tantum; fed relatio in relatione fundati poteft; quis enim negabit quin similitudo inter duas paternitates tam fit relatio quam inter duas albedines. Eft enim eadem convenientiz ratio, & unitatis formalis.

pol tio ord mo qui in rat

ma

que ex tio res cui que hat

feil an feil tiv lat ex luc

po fpc ex ip er

fe

:dus

od n-

quis

utu.

21

cor-

ntia

liud

a est

Pri-

quis

12.

erri.

em.

re-

atæ

ad

tur

en-

flè

m,

tes

is.

malis. Quid ? quod Arithmetici ponunt praportionalitatem fundatam in duabus proportionibus: at vero proportio est relatio. Tertii ordinis relata funt non mutua ut dixi : hujufmodi enim formaliter confistunt in habitudine quam ex natura sua habent ad objecta, secundum quam ei commenfurantur : objectum vero in hoc nullam habet propriam causalitatem, sed rationem termini specificantis. Licet enim alioqui possit active aut finaliter movere, tamen ut extremum hujus relationis, sub nulla harum rationum consideratur, sed solum ut est id cui talis res commensuratuz. Hac vero ratione non concurrit ut ordinabile ad aliud, sed solum ut id,ad quod aliud ordinatur, ac proinde non oritur relatio mutua in utroque extremo.

Notandum obiter, scientiam ordinari ad scibile, relatione transcendentali, in quo mediante actu sundatur relatio prædicamentalis. At scibile duplicitet denominatur: primo terminative, quasi scientiam terminans: secundo correlative ad scientiam. Primo modo denominatur extrinsce à scientia reali, quæ terminatur à dilud relatione ut dixi reali. At vero secunda denominatio scibilis est respectiva, non tamen respectu reali, sed rationis. Nam mens nostra ad explicandam relationem quam scientia habet ad ipsum scibile, concipit illud ut correlativum scientia. Nam alias in scibili non est sundamentum sufficiens relationis realis: scibile enim in seaptum est terminare tantum relationem.

Sed gravis admodum oritur quæftio, utrum

te

OF

no

co

ex

tar

pr:

Po

on

ne

mi

mo

mu

mu

hoc

BOL

lati

gen

cformalis terminus relationis fit altera relatio Ivel ratio aliqua absoluta. Hoc eft, an simile ex, gr. formaliter terminetur ad oppolitum f. mile qua fimile, an verò qua album, aut nigrun. Hic non agitur de formali denominatione tumini, ut adu terminantis : terminare enim d denominatio extrinseca, nec est aliquid in re tes. minante. Sicut parietem effe visum non est all. quid in pariete, sed denominatio extrinseca de-Sumpta ab acu videndi. Sed agitur hoc loco de forma vel ratione, que in re que est terminu requiritur : five de fundamento istius denominationis. Nec enim quodvis ens potest quancunque relationem terminare. Quia verò ex fi perioribus constitit terminum relationis deben effe quid positivum, quaritur porrò, an positi. l vum hoc fit absolutum an verd relativum Sunt qui afferunt omnem relationem termi num habere relativnm, non verò absolutum. Sunt qui contrarium suadent. Sunt denique qui diftinguunt. Et primò quidem in relativis non mutuis conftat, terminum relationis non effe oppositam relationem ( quæ nulla est ) sed in ternam entitatem termini quæ absoluta est. Hec enim relatio habet realem terminum, & tamen nulla respondet relatio opposita, ut notum est. In his ergò relatum terminatur ad absolutum. Eadem est ratio in relationibus mutuis, formalem nimirum terminum relationis, non est relationem oppositam, sed rationem aliquam absolutam, fundamentum nimirum formale to lationis oppositz. Quod enim in altero relato

atio

imile

m fi.

rum.

ter-

md

e tes

it ali-

ca de

co de

ninu

10mi-

Wan-

ex fi

leben

oliti.

Vun.

erm

ıtum.

ne qui

s non cft

d in

Hzc

amen n eft.

tum. for-

n effe

uam

e reclato

eft fundamentum seu ratio fundandi relationem? ad aliud, est etiam formalis ratio terminandi relationem alterius ad se. Nam si quantitas est ratio fundandi æqualitatem ad aliud; erit etiam terminus alterius æqualitatis ad fe. Tritum eft in bac materia, polito fundamento & termino oriri relationem, ergo terminus unius relationis non est relatio opposita. Nec enim una relatio consurgit ex positione alterius, quia particula ex denotat aliquam naturæ proprietatem : cum tamen relata fint fimul, nec alterum alterum præcedat. Cum ergo dicitur relatio resultare, politis fundamento & termino, conftat politionem fundamenti, & termini præfupponi ordine natura, indéque relationem resultare. Terminus ergo formalis relationis non est relatio oppolita, led quid absolutum,

Atque hoc modo facillime intelligitur, quomodo in noc prædicamento fit unicum supremum genus, non vero duo. Datur enim communis conceptus relationis, & quidem unicus, hoc est datur communis & generalis relationis notio, cui tamen non respondet communis relatio opposita : tum enim esfent duo suprema genera. Sed terminus communis, entitas aliqua

absolute ut dixi, que non est genus.

### Caput XVII.

De Actione.

Equuntur sex posteriora prædicamenta, de quibus paucissima tum in Dialectica, tum in

inte

med

con

min

atio

qui

refp

tale

& t

nun

**fpec** 

ver(

que

qua

ejui

fole

. (

age

& 1

tura

Qu

ab

Metaphysica agit Aristot. nos vero, qua pur est diligentia, ea prosequemur; initio sumpo ab actione. Quam dari in rerum natura, constat ex causalitate cause efficientis. Docuimus enim, illic actionem nihil aliud effe, quam fpe dialem dependentiam quam effectus habet causa efficiente : nec enim actio est res faciens aut res facta leu terminus caufalitatis effectiva neque illa duo fimul sumpta : sed medium aliquid inter ea, dependentia nimirum illa quan innui. Posita enim ifta dependentia, & præcia omni alia re, res dependens est effecta, & ilia à qua depender, est actu agens; ergo nihil aliud erit actio quam dependentia ilta quam effectu .habet à sua causa, per illius causalitarem. Dict autem actio intrinsece & essentialiter respectum transcendentalem ad agens, seu ad agendi principium : est enim processio ab agente, quam si ne relatione ad agens concipere neguts ; hoc il lud est quod dicitur, actionem esse ultimum actum potentiæ activæ, & exercitium ejus, quod intelligendum ett non de actu intrinseco & informante, sed extrinseco solum, qui dimanata causa efficiente, ut diximus.

Omnis actio sive immanens sive transiens habet terminum, quem intrinsece respicit : ell enim via ad terminum, seu medium quo terminus producitur. Estque res manisesta in actione transcunte, quanquam in immanente, aliqua sit difficultas. In qua tamen consideratur eum terminus tum via seu dependentia qua sit à potentia. Terminus enim est qualitas alique

intellectu

mpto

con-

aimus

i fpe

bet i

ciens,

ali.

quam

æcifa

ilia à

alind

eau

Dict

aum

prin-

m fi.

oc il

mum

quod

z in-

nat à

fiens

: ct

rmi-

aio-

alie

atur

a fil

intellectui ex.g. insidens, quæ manat à potentia mediante actione : hujusmodi enim potentia vere has qualitates efficit, quod sine actione concipi nequit : ergo actio omnis sertur in terminum : nam cum sit vera productio & essettio, non potest intelligi quin vere inde aliquid siat : hoc vero quod sit, est terminus, respectu cujus dicit respectum transcendentalem.

Quanquam itaque actio respiciat & agens, & terminum, specifica tamen disserentia actionum à termino sumitur: ac proinde ad terminos specie distinctos, requiruntur actiones specie diverse. Terminus enim comparatur ad actionem per modum formæ & actus ultimi, propter quem primo fit. Quid ? quod actiones nunquam sint diversæ speciei ob solum principium agendi, si modo terminus sit idem est enim ejusdem rationis calor sive siat ab igne, sive à sole, sive per motum, seu aeris attritionem.

Quanquam ergo actio omnis supponat & agens & terminum, non tamen omnis requirit subjectum. Nam creatio, ut vidimus, est actio, & tamen caret omni subjecto: est enim de nama creationis, non fieri ex supposto subjecto. Quid? quod actio ut sic, solum est modus quidam adhærens rermino, per se immediate sluens ab efficiente, respectus wero ad terminum non ch quemadmodum ad subjectum. Proinde si terminus postulat subjectum; etiam & actio postulabit subjectum: omnis etenim actio, quæ est in subjecto, est in illo su que est terminus ejus.

021

ptic

inte

Phi

26

feu

fpe

effe

pen

que

qua

dift

qui

non

di re

mod

mod

cum

forn

DOL

PEOI

nem

fub j

eius. Omnis dico actio five immanens, fin transiens fuerit. Illa enim manet in ea potentia in qua est terminus intrinsecus, quemadmodum intellectio eft in intellectu in quo eft ejus terminus, verbum nimirum mentale. Ità calefa aio est in ligno non in igne, quia terminus calor nimirum, ibidem est. Quanquam si quis Subtiliter rem examinarit, videbit actionem que à passione distinguitur, non habere subjectum inhæfionis, sed denominationis; unde que eff in subjecto, solum inhæret mediante passione, que ab actione sola ratione distinguitur. Dividitur actio in substantialem & accidentalem illa terminatur ad substantiam, hæc verò ad ac cidens: & hac divisio non est univoca, sed ana loga. Substantialis actio dividitur in cam que frex subjecto & que fit fine subjecto. Ha est creatio, illa verò generatio substantialis. Ac eidentalis subdividitur in immanentem & trans cuntem. Illa propriè est que formaliter mans in eadem potentia proxima à qua elicitur : ut a-Siointellectus, & voluntatis. At transiens s-Rio est cujus terminus productus non est in potentia producente, quomodo se habet calefactio ligni respectu ignis.

# Caput XVIII. De Passione.

NOn intelligitur passio ea hoc loco, de qua agunt Ethici, nec quemodo in capite de qualitate sumebatur: sed passionis nomine intel-

Meitur illud quod actioni quali responder: nara passio omnis actionem supponit, éstque receptio cujuscunque forma; passio enim & actio inter se non distinguuntur realiter; quod docuit Philosophus, libr. 3. Phys. cap. 3. ubi docet actionem & paffionem in re effe eundem actum leu motum, differréque secundum diversos respectus. Accedit quod nunquam sit passio, aut effe possit, fine actione, nec actio à subjecto pendens ( qualem intelligi volo ) fine paffioner quod arguit non intercedere diftinctionem aliquam realem. Quomodo enim actio & passio distinguentur realiter, cum utraque fit modus quidam? motus enim à quo actio & passio non diftinguntur, non est res, sed modus rei. Sed nec diftinguuntur modaliter; nam modi reales non habent ex fefe diftinctionem realen, sed illarum rerum respectu quarum sunt modi: at verò passio & actio sunt ejuschem sei modi. Relinquitur ergò distingui sola ratione cum fundamento in re: nam eadem dependentia formæ ab agente, quatenus subjectum intrinsecè afficit, vocatur passio, quatenus verò agens denominar, vocatur actio. Porrò passio & morus proprie sumprus, vix distinguuntur ratione. Passio omnis sicut essentialiter includit termimm, ità & actualem unionem & conjunctiosem cum subjecto, ità ut talis passio vel forma dependentia passiva, non possit esse nisi unita subjecto. Nam hujusmodi passio essentialiter, apaffiva eductio de potentia materiz, includens unionem actualem ad materiam. Paffio

otendmoejus alcfao

quis quis a qua a ch ione,

Dialem,
id acana
i que
Ha

rannanes ut ans an po-

adio

que e de ntellioi-

faria An t

guien

ucce

fo

alia eft successiva, alia momentanea ( reliquat divisiones omitto communes actioni cum passione ) quæ licet in actione etiam locum habeat, tamen certis de caulis à nobis hoc loco per-Pringetur. Passio momentanea, ut intellectio. volitio : successiva ut calefactio ligni humidi. In illa tota forma fimul reciditur, in hac vero, mile forma per partes tantum. Utrumque paffionis genus in feratur ad accidens, hujus eft prædicamenti & ordinis; utrumque enim eft actus pa- huju tieneis. Passio successiva & momentanea nos distinguuntur essentialiter, sed accidentalite canso tantum, nisi forsan ex terminis sumatur, esten il & tialis differentia. In hoc enim tantum diffin (guuntur, quia in successiva passione, partes no Munt simul, sed una post aliam : at in momen tanea partes sunt simul. Quod accidentariu cantum eft, nec fufficit ad differentiam effentis lem constituendam. Quod dico, est hujusmod non nego, quin albedo & nigredo specie distin guantur, at vero exdem addita Petro & Paulo, non faciunt eos specie distingui sen essentialites, sed accidentaliter tantum. Eodem modo effe momentaneum & successivum specie distinguuntur: at vero non propterea fi addantur palfionibus his aut illis, reddent eas specie & effentia distinctas, fed accidente quopiam. Nam succellive fieri, vel in instanti accidentales sunt palsiones quibus conveniunt, nisi proveniant es intrinfeca natura termini : nam fi proveniant ex intrinseca natura termini, cunc quidem passiones erunt effentialiter diverfiz, propter diverfis tatem

qual

paf-

per-

Cio.

midi

vero,

ionis

dica-

s pa-

.000

alite

effen-

s non

mea

nodi iftin

aulo, liter, o effe

iftin-

pale filenn fue t pale

at ex

niant oaffin

verfi-

atem

riu

mem termini, non propter aliam causan-Quandocunque ergo patho fuccestive fic, necesdu babere potest locum fuscestio, quie interdem est intrinseca passioni ex vi termini a alimado fuccessio non oft intrinseca ex vi termimided contingit ex paute agentis non potentis me contrarium expellere, aut actionem suam zque transfundere in diftans & progrimum. Et hujulmodi aftio successive facta, non distinguitur specie ab ca que in instanti fit, Exempli canfa, poceft calefactio intensiva fieti in inftanscellive ob refutanciam potientis, tamen fi in do nulla est resistentia het in instanti : hæ seo duz paffiones dinfidentinat foecia jeg parte m qualitatis non repuguat fieri tota limut. Augeneratio fundantialis ex intrinfect mappe tes cota fit fimul in inflanti, proinde specie Minguitur ab omni aftione; vel passione sucnione accidentali cujus terminus el indivitilis : cuius diverficatis caufa mon est es fucerforis carentia: fed quia terminus vel forme et

### Caput XIX.

### De pradicamento Quando.

ARikoteles hujus prædicamenti vix feito meminit, nec ex profesio illius naturam etaminat:

minat : proinde cogimur hic ejus naturam & causas paulo accuratius investigare. Ante omnia sciendum in rebus ista duo consideranda este, durationem & existentiam, tum durationem proprie tribui rebus existentibus : que enim non existunt non dicuntur durare. Proprie enin durare dicuntur res quando in sua existentia perseverant; quomodo dicimus Deum perpetuo durare. Duratio & existentia non diftinguuntur ex natura rei, fed ratione tantum; ( duratio inquam vera & realis, nam imaginaria non eristit in natura, sed concipieur à nobis per modum cujuldam extensionis, etiamsi res non en ftant ) nam ex vi folius existentiz absque ul alia re, vel modo reali superaddito res durat: ratio ergo non diftinguitur ab existentia ex no tura rei. Res existens aut concipitur præcise illo primo infranti in quo incipit existere, a ut permanet in effe : priore modo res proprie non dicitur durare: at vero posteriore molo, omnes fatentur non posse permanere ren quampiam quin etiam duret ; accedit quoder istentia sit inseparabilis à duratione, quod arg it nullam intercedere diftinctionem realem. quitur ergo, ista duo fola ratione distingui, ho modo. Existere proprie dicitur aliquid, quant est extra suas causas in ipla rerum natura, at ve ro duratio de formali dicit politivam permanes tiam in exiltendo, que ratione tantum ab ex Rentia differt: nam nulla res dicitur durare proprie loquendo in primo inftanti nostri tempo ris, in quo incipit esse: quia significat aliquat permanentiam

mar dura dura de ci aon tatio dem

men stem é
rerat,
quid s
quia e
quia a
quia a

guitt

tem smit

bear, neris. nia

elle, nem

nin ntia

ctuo

un-

atio

CI-

1110-

6

100

C B

dex

it ve

exi

pro

qua

ntiam

permanentiam in re vel actione inchoata: cum ergo res in unico instanti nondum habeat permanentiam in existendo, non potest proprie dici durare pro eo instanti. Atque hoc modo duratio & existentia distinguuntur sola ratione; existenda enim dicit actualitatem rei extra fuas caufas, non connotando aliquam præexistentiam: duatio autem dicit perseverantiam aliquam in eadem existentia; que perseverantia non distinguitar ab ipla existentia re, sed ratione. Discrimen tamen hic intercedit inter rem permanentem & succeffivam; hæc enim durat seu perseverat, per additionem realem, quia semperaliuid novi in ca fit, eique additur : illa durat mia eadem in eodem effe semper manet, non mia aliquid illi additur. Sed nec hic nec illic, mistentia à duratione distinguirur.

### Caput X X.

### De Durationis speciebus.

Diratio dividitur in creatam, & increatam:
hae rurlus varie subdividitur, ut in permantem & successivam, &c. duratio increata est memitas: intelligo atternitatem proprie sic diagrama nullam successionem admittit neque apopria essentia; neg; internis operationibus, dest est duratio ab intrinsco necessaria de immunilis: cum omnis alia duratio successionem labeat, vel in essentia vel in operationibus admittis. Atque hoc modo intelligitur à Boerio m dicitur interminabilis vita tota simul est o erfesta

perfetta poffeffio Ergo dutatio amnis cacato fi cessionem aliquem vel in proprio offe ha quemadmodum in humano storpone midere in quo quatidiegeneratar mora coso que a non crat: wel fr inellemon est fincestio & ver gie, qued comingit in corpore reelecti, & ma ra angelica faltemen off in operationibus: in mou celetti,& intellectione angelica vi faria, e por perio confettet in uniformitate di che, que pibil alindell, quam carennia or envieraris, & showedliemis, ac proinde includ in zeemicate megario termini dimacionis tanoum a Crustis, fed & possibilis; aileo m pofficeffererminus. Duratio ista cum fir formis nonelbin capr zeeritum & futurum fecundum ness mes senim aliger nem seren non concipimus prout in le est, led nostro m per comparationen ad fuquestionem aliqu aut veram, aurimaginatiam. Atque hoc m dicimus Deum fuiffe, quia concipimus eum cooxistences compari pratetitoj into hoc compus quad oft in moun aceli, to quantible dunationen finitam concipies le Doum quemodo apprehendimus sotar miratem que existit ad bacusque cempe quain sparium quoidam Auens fine princ in qua concipimus extitific Deum; idem turo judicandum : & camen in ipia zton nullus eft fluxus ac proinde mec presentus futurum, fed per denominationem extrinte or comiftentia noffri remporis, justa mo concipiendi nostrum.

CO

um

efe

Die

ix

uld

ne i

:4

(B)

lod

is

at

um

ter

o m

iqu

c m

Et hate quidem de diratione increara sequine creata, que dividieur in permanentem &
necessivami illa est que semul tota-perseveras
seque partium successioner successiva est cujus
un pars, alteri successioner successiva est cujus
un pars, alteri successionem immutabiliter natura
se permanentem, que avum appellatur; & in
un que licet sis permanens, tamen ex se non
labes permanentiam immutabilem, verum deschibilem: & hate quidem duratio caret nomine. Evum, un dicere copi, est duratio permanens, se quiequid dicit Bonaventura) qualis
recesso conspicieur, in quo nulla est realis parium successio, aut existentia variatio intrinsea, sed pura puta permanentia: quod dico, atmeconsiderandum est.

Non fane nego, quin res quæpiam permas, ut Angelus, accipiat effe polt non effe, feucat, ut ita dicam, fucceflionem extriniccam; wue intelligas diftinguere oporter,inter fucionem realem, & imaginariam: intervallum illud, quad nos concipimus ut coexistens zternieaci concipimus inquam, per modum uldam fuccessionis, cum tamen in re veram reffionem & realem non habean, cum non meninfeça duranio aliculus rei. Vera succesum eft, quando unum jam non eft fed fuit, vero, vel eft, vel futurum eft, que facceffio tipleca & politiva : at vero quando una mque res jam non elt, & poltez elt, has tio, non ele intrinfeca, fed extrinfeca, non tiva fed privaciya refpectualcerius entremi, Q. 3 guæ

fan

COL

no

. (

6gn

alte

raffe

most

fit in

finis

nem

non

in h

tudo

viGb

fura

ideó

nile

Una

sut a

fucce

nd m

∠ H

diffe

conf

nece

me c

abin

quæ quidem non est propria successio in ipfa re politiva, led respectu oppositz privationis. Ve ra ergo successio & politiva in re quapiam non eft, nisi cum eft realis varietas, & successio partium, & earundem quasi innovatio. Que ne in Angelo, cœlo, aut anima hominis, reperiur quid ergo impedit quo minus habeant effe pemanens, ac proinde durationem permanentem Nam fi non repugnat dari existentiam in qu nulla eft varietas, aut partium fuccessio, nec in pugnabit etiam dari hujulmodi durationem: rolis duratio est rerum incorruptibilium, que Ævum dicitur : harum enim rerum existent est absque intrinseca variatione. Sed dice, nonne cœlum, diutius magisque duravit, qua anima Pauli? dico magis & diutius dicere den minationem extrinfecam per modum conciendi nostrum, non vero reale augmentum: cum ita fint, tamen nulla est duratio creata permanens quin respectu oppositæ privationis fit capax successionis privativa & extrinfeca nulla enim est quæ non possit habere principi um & finem, per potentiam aliquam. Si ego habuit initium, accepit post non esse, esse; ha vero finem, habebit post esse, non esse. Comparationes illa, quibus una duratio permanent dicitur major alia, aut quibus dicitur, una rem magis durare alia, non sunt intelligend secundum majorem vel minorem extensionen politivam, verum secundum privativam succesfionem, ut dixi: nostro vero modo concipiend mensurantur per ordinem ad successionem ram,

ipfa re

s. Ve

m non

io par-

12 nm

eritur

Te per-

ntem

in qu

nec re

nem:

, quz

tenti

dica.

quan

den

nci

1:00

ta B

ionis

nfeca

ncipi

ergo

; hn

anent

man

end

onen

cod

1 10°

tam, vel imaginariam, explicantúrque terminis comparativis, ad quantitatem spectantibus, hoc modo.

Cura dicuntur duz animz zqualiter duraffe, fignificatur eas fimul habuiffe effe, nec alterum alteri successisse: cum vero dicitur una plus duraffe quam alia, intelligitur unam habuisse esse oft non effe, altera permanente sub non effe, si fitinæqualitas à parte principii : fi fit ex parte finis, fignificatur, in altera factam effe fuccelsionem in non esse post esse, cum tamen in altera non fit facta. Non ergo fignificatur vera extensio In his durationibus, fed diversa aut eadem habitudo ad oppolitam privationem. Sed quia indivisibilia prout in fe sunt non concipimus, menfuramus per coexistentiam ad nostrum tempus: Meóque illam rem dicimus magis aut minus duuffe, quæ majori vel minori tempore coexistis. Una ergo ex durationibus dicitur major, minor, aut æqualis alteri, non per intrinsecam partium fuccessione sed per extrinseca denominationem, d majus vel minus, vel æquale tempus noftrum Hæc ideo dixi ut oftendam propriam æyi differentiam, que illud in serta durarionis specie constituit, in co considere, ut sit permanens, necessaria & immutabilis sua natura:hoc maxime conspicitur in coelo, Angelo, &c. quæ res abintrinseco sunt immutabiles, cum res corrupubiles ab intrinseco fint mutabiles.

Atque hæe de durationibus immutabilibus, attnitate scilicet & zvo, sequuntur durationes mun corruptibilium, hominis nimitum, aut

sodi

in a

digin

MIS IT

nei fü

oracte

dicit '

Denni

ionie

mer loc t

n du

podu

elementi: 6 enim duratio, non diftinguitur reaple ab existentia, quemadmodum res corruption biles fuam habent existentiam, habebunt proportionatam ei durationem: duratio ifta non ett fuccessiva, (nec enim lapidis aut elementi me pura eft in successione parrium polita, sed ton fimul existit) sed permanens. Nam quod ha re fine corruptibiles, nihil eft : folum fequitur en habere non effe, post effe, que successio non ef intrinfeca, fed extrinfeca respectu oppositi tera mini, us dictum eft. Et quia hac duratio elt al intrinfeco defectiblis, specie diftinguitur ab avo. Porro duratio illa caret proprio nomine, eftque tam mulciplen, quam multiplices fum Species rerum generabilium. Porro duratione accidentium funt eo modo examinanda qui Substanciarum funt examinata.

### Caput X XI,

De duratione successiva.

A Tque hae quidem de durationibus reru permanentium, sequitar ut de rei successiva duratione aliquid agamus: eft in confesso ap commes, dari hanc fincelsivam durationen, quam, quidam temp us vocam : quicquid enin existit habet in este suo permanentiam aliquam ae proinde durationem; at dari ens foccessivum ut motum, tair notum ell quam quod notifisimum. Quemadmodum ergo chiffentia motus non eft sota fimel, fed pars pult parten, idem de duratione judicandii eR. Alize durationes habent cffe

F 76

ipti-

. .

Don

tota

æ re

r és

n ch

tera

4 1

r at

nine,

fun

ione

SWZ

211

ifsi

etus

n de

effe

de totum simul, verum tempus non est linjusnodi, sed continue variatur secundum novas
jures, ratione quatum permanere dicitur, quamtir aliqua pars existit. Quia verò duratio non
tissinguitur à rei existentia ut vidimus, ica temjus non distinguitur à motus tempus enim est
ni successiva duratio; at nitil est successivam
patter motum. Quia namen motus formaliter
dicit vinne ad terminum, tempus autem permanentiam aliquaire in esse, sie ut ratione tannum,
tissinguantur.

Hic vero nobis diligencer videndum & confiderandum est, quomodo ratio mensura durationis tempori conveniat: diftinguendum etiaminter mensuram activam & passivam, nequeloc tanvum, sed sciendum aliam este mensuramtifectionis, asiam verò durationis: de illa, boclio ribili agerus, nibil enim hic peculiare est in durationibus; commune enim est omnibis eneium generibus ne primom in singulis, gneribus, resiquorum sit mensura. Hic tantum agitur de durationis mensura, quatenus ad nodum quareiratis mensurae potest.

Primo itaque conflae, quod au iner ad meninam paffiram, temporalem duracionem ex fe mentirabilem este: omne enim quod aliquo mido aut extensium, aut quantum ost, menlubile est: cum verò duracio successiva quanta fistio modo, erit et mensurabilis. Mon quasi diraio successiva sie mensura illius motus, min est duracio: nam quia mensura sumirur e medium ut cognoscarur id quod mensuratur;

n

0

qu

in

pu

VCI

ner

fur:

fini

hoc

der

jectu

conc jectu

nita,

corpe

quod

bujus

quæ a

natur. Malie

corpu

ens.

nunquam potest este sui respectu, sed aliorum tantum. Quando ergò cognoscitur alicujus a-Etionis duratio, hoc fit per comparationem, ad aliam durationem distinctam, cujus quantitas nobis notior est. Si enim motum aliquem per ptopriam durationem cognosceremus, ità u statim fine medio judicare possimus, non uteremur extrinseca mensura. Sed quia mensura romnis debet mensurato suo homogenea esse non potest duratio permanens esse mensura en tiratis successivi, cum successivum & permanens, diversæ fint rationis & naturæ, non secus ac divisibile & indivisibile. Et quanquam er natura rei, nulla sit duratio, aut motus, aliorum motuum mensura ( ratio enim mensuræ ab hominum arbitrio pendet ) nihilominus tamen el motus quidam de se aptior, motus nimirum coeli ) in quo fundari quasi potest hujusmod mensura. Nam motus cœli, est notus, certu, invariabilis, & proportionatus rei mensurabili; ob quas notas, maxime aprus est utal mensurandi actum fuscipiatur : quanquam u proximam mensurandi aptitudinem haber, requiritur humana inftitutio qua præfigitur certa quantitas, cáque minima : quanquam igitur nullus motus ex fe mensura sit aliorum motuum ( in nullo enim reperitur ea partitio & de fignatio ad mensurandum necessaria, cum humano arbitrio pendeat ) fundamentum tamen commodiffimum est motus cœli, Solis & Lunz, Hic enim motus est volociffimus, certikimus & regulariffimus, in quo numerantur nobis

orum

15 a-

n, ad

titas

pet

à W

ute-

afura

effe

a en

rma-

fecus

m a

orum b ho-

en ef

mod

ertu.

afura-

ut ad

m w

beat ,

**Ggitur** 

m igi-

n mo-

& de

m

n ti-

lis &

s, cer

ntur à

nobis

nobis partes priores, & posteriores in successione, in quibus partibus reperitur numerus non quidem rerum discretarum, sed continuarum.

Ex quibus colligitur unicum esse tempus, quod habeat mensuræ rationem, illúdque esse in motu cæli, de quo Physici. Qui docent tempus istud, mensuram esse omnium motuum Physicorum quoad durationem: neque hoc tantum, verúm substantia corruptibilis quoad durationem hoc tempore mensuratur: nulla est mensura nobis notior hac. Sed tandem ut caput hoc sniamus, dicimus intrinsecam cujusque rei sinitæ durationem constituere prædicamentum hoc Quando.

# Caput X XII.

Nomni accidentis prædicamento tria consideranda veniunt, abstractum seu forma, subjectum quod tali forma informatur, & demum concretum, forma & subjecto constans. Subjectum hujus categoriæ est omnis substantia sinita, seu corporea seu spiritualis. Sed quia res corporeæ nobis maxime notæ sunt, in iis id quod quærimus, explicabitur. Forma staque sujus prædicamenti est præsentia localis ejus rei quæ alicubi locatur: estque modus intrinsecus ex natura rei distinctus à substantia, quantitate, qualitate, &c, à quo essendi modo unum quodo; orpus habet formaliter, esse hicautillic præsens. Cùm enim corpus aliquod hicautillic esse

effe perhibetur, aliquid reale subintelligitur his vocibus, ipfe corpori conveniens; nam quod motu locali amitti & acquiri poceft, hoc est reale : hujufmodi autem est præsentia tocalis,que moru acquiritur : quia verò hie modus acquiri tur & perditur nulla alia facta in fubjecto mui tatione; neque in quantitate, neque qualitate, &c. confrat diftinctum effe à subjecto, quantitate aliffque. Nam per motum localem ace quirieur hic modus, amittiturque alius ejuidem ordinis, nulla alia facta mutatione in re. Effe Aus formalis hujus præfentiæ, feu modi est con-Mituere subjectum hie aue illie: quamdiu enim tes conservant sibi hunc modum præsentia semper ibidem manent, ubi prius erant, etiam. si alia mutentur circa illas, Si enim arbor qua piam in flumine existat, eriamsi calore, frigore, aut alio modo afficiatur, aut quamvis mutetu locus, tamen ibidem maner.

Modus iste præsentiæ etim sie intrinseus copori non potest formaliter causari ab exclinses
superficie corporis continentis: hæc enim adjacet tantum extrinsece corpori contento, nul
potest ergo habere essectum formalem intrinsecum. Quide quod nitima sphæra colessis habe
realem præsentiam ibi, nbi est, nec tamen habet corpus circumscribens aut continens: d
quibus constat ubi distingui à loco, locus enim
est extrinsecus, at ubi inhærer corpori locate,
Accedie, si daretur vacuum non daretur locus,
daretur tamen ubi. Tum ultima sphæra non
continentur à loco, que ramen habet præsentim

Leca

loca

fed !

tanc

CUS (

min

bus.

non

præ

Mat

lem

acqu

loca

aim Ao,

mot

duc

den

cun

lis.

reun

etig

à p

ent ent

P

r his

boup

rea-

sup,

mu-

itate,

uan-

304

dem

E fo-

con-

ntia

iam.

qua-

gore,

tetu

cor-

nfect

DOL

aber

. hu

enit

catm.

OCHA,

MOR

lecalem. Quanquam verò motu locali compamur novus locus, hoc tamen non fit proxime, fed secundario. Nam primario acquirirur ubi, tanquam quid intrinsecum secandario autem locus extrinsecus. Unde illa loci distinctio in extrinsecum & intrinsecum.

Porto ubi non tantum convenit corporibus, fed & intelligentiis, naturis feilicer fpiritualis bus. Intelligentia enim que hic est in Bazzvis. non est in Morisis : haber ergo determinatans præsentiam respectu hujus spatis aut loci: confat etiam, spiritum firitum, mutare poffe realem præfentiam ità ut hoc spatio relicto, aliud acquirat : fignum ergo eft , præfentiam iftam localem convenire rei incorporez. Omnis es nim motus intrinfece inharrens alicui subjefto, relinquit in co aliquem realem terminum ! motus enim via eft essentialiter ad terminum ducens; in quo ergo subjecto est via, in eodem etiam est terminus. In substantia Angeli cum movetur localiter, inest vera mutatio reain, ergd & mutationis terminus eidem inerita rerminus verò est præsentia localis.

Quanquam autem prafentia ista conveniate ctiam natura spirituali, tamen diversi est ordinis à prasentia corporea, qua semper est divisibilis, tum altera illa indivisibilis sus urraque tamen est quidam prasentia modus, en natura rei difinctus à substantia subjecta: acquiritur enim de amisticus per motum substantia inharent a distinguitur ergò modaliter sastem à natura subjecta. Et quaque etiam consistent naturam

Sub.

subjectam præsentem alicui determinato spatio independenter à corpore extrinseco, aut operatione, adeo ut si Angelus vel lapis con-Mitueretur supra primum mobile, haberent tamen determinatum ubi, fine respectu alicujus loci, qui illic nullus est. Ex quibus constat supremum genus hujus prædicamenti appolitislimè contrahi ad subordinatas species per oppositas differentias corporei & incorporei, &c. ut facile intuenti patebit. Unde conftat divisio ubi in definitivum & circumscriptivum : hoc illud est quo totum corpus est in toto adæquato spatio, ejulque partes in partibus adaquati spatii. Definitive verò dicitur aliquid effe, quod ità eff alicubi ut intra definitum spatium contineatur, ità ut partium extensione careat: hæc enim eft ratio ubi definitivi.

## Caput XXIII.

De prædicamento Situs.

CEneris hujus forma valde abstrusa est : sedere est denominatio hujus prædicamenti, quæ non sumitur à sede in qua quis sedet, sed à lessione, interna nimirum dispositione corporis sedentis: ac proinde ubicatio, & situatio respectu ejusdem corporis ità inter se comparantur, ut eodem modo generentur, & corrumpantur; qui enim star, fit sedens per motum localem, amittitque sessionem per alium motum localem, vel totius vel aliquarum partium : 26 proinde situs ab ubi in tali subjecto non po-

teff

COL

ftin

ne.

rat

ut

qu:

nat

da

tio

plie

qui

diff

(lati

at f

fed

no & f

noi

ext

hor

circ

gen

vef

difi

reu

test separari. Est ergò situs, modus intrinsecus corporis situati, non tamen ex natura rei diftin aus ab ubi ejusdem corporis, sed sola ratione. Positio enim est ipsummet ubi, sub diversa ratione conceptum, dicitque modum internum ut denominantem rem ità dispositam in se: quæ dispositio oritur ex locali partium coordinatione. In qua denominatione attenditur ordo partium inter le: cum in ubi consideretur ratio præsentiæ respectu alicujus spatii, quæ explicatur per relationem distantiæ aut propinquitatis. Unde constat, ista duo prædicamenta distingui sola ratione. Observa tamen, ubi latius patere, convenit enim rebus incorporeis; at fitus folis corporibus ineft, nec his omnibus, fed animalibus tantum: corpora enim inanimata non dicuntur aut sedere aut stare, in quibus ubi-& fitum effe non distinguuntur.

## Caput XXIV.

De prædicamento Habitus.

FOrma hujus prædicamenti est merè extrinseca, vestis nimitum aut aliquid simile, quæ
non proprie insormat, sed adiacet, ac proinde
extrinsece tautum denominat. Subsectum est
homo qui vestitur, unio hic non est alia quam
circumpositio vestimenti ad ornandum ves tegendum corpus: compositum autem, est homo
vestitus: hæc enim facillimè intelliguntur, &
distinguuntur, nec necesse ad nescio quæ tettismata consugere. Nam quod Aristoteles
habitum

cont tacujus t futiffipofi-

fpa-

aut

c. ut o ubi illud illud ipapatii. a est

n eft

ledequæ à lelis le-

tur : lem.

poteft habitum dicit quid medium effe, inter veften & vestitum, non tam formam habitus, quam illius unionem, qua habitio dicitur, intelligit Hac verò habitio, ut ità dicam, non est realis modus additus vesti aut homini; nam non uniuntur realiter, led indistanter collocantur imer se, fine ulteriori actione aut modo. Subiectum, ut dicere carpi, est home; nam inanimata non vestiuntur, animalia reliqua natura texir, plumis, corio, &c. qua non funt proprie vestimenta, fed integrales partes fuorum corporum. At home cum nudus fit, vestini potest. Quanquam megandum minime fie, formam huius pradicamenti extendi etiam ad animalia beuta, equum, canem, &c. quatenus industria humana vefiiri & ormani possie. Dividirur habitus in vestimentum & orna mentum : illud fubdividi pened juxta diverfitatem partium organicarum, &c.

## Capue XXV.

### De Emebrac rationis.

Ne rationis, non est species entir realis, nee eius affectio, ac proinde ad realem scientiam qualis est Metaphysica non pertinet quia tamen habet aliquam similiudinem entis realis, ad hujus doctrina complementum de eo breviere aliquid disetur. Logica quidem de case rationis agit, non tamen illud in tora su latitudine comideras, nec quomodocsiae enqui

£

rit,

di e

fun

to e

dan

unt,

lia

mod

hoc

qual

mia

eien

hære

gene

reali

Bint

Mic

quod

abolic

hoc c

babe.

dum,

fed er

modu

dari,

rei. fe

in fe

alis

רשים

atun

do

ane

qua

Sunb

CHO

Rini

for-

ad

ato

Mir.

rna

etis

alem

erti

d en

ir di

er di

a fu

causam

ne, utrumque autem nobis hoc loco incumbir, Constare vero ante omnia debecadari hutusmodi entia qua dicuntur rationis, hoc est qua non funt capacia vera & realis existentia : quia veto ens rationis ambiguum est, sciendum quadam effe racionis entia qua effective ab ea fiunt, qualia funt omnia artificiata, que licet realia fint, tamen à ratione fiunt. Atque hujus modi entia à nobis nequaquam intelliguneur hoc loco; ideo enim hæc dicuntur talia, non quali in le non habeant verum effe reale, sed mia respiciunt rationem tanquam causam estieientem. Dicuntur & illa entia rationis que inhærent intellectui, quemadmodum actus intelligendi, conceptus, &c. Quæ etiam sunt entia realia, ac proinde hoc loco à nobis non intellimatur. Proprie vero boc loco intelligitum ens mionis, quod objicitur tantum rationi, hoc eft, good in le non habet aliud este quam rations objici, de illo cogitanti. Definiterque illud quod effe habet in intellectu, objective tantum ; loc eft quod à ratione cogitatur ut ens, cam tamen in fe entitatem non habeat. Multa enim togitantur ab intellectu nostro, qua in fe non habent reale effe, etfi cogirantur ad entium modum, ut in cæcicate videre eft, qua non eft ens, led entis privatio, concipitur tamen à nobis per nodumentis. Quando ergo dico emia tationis, dati, intelligo quidem dari, verum non à parte mi, fed à parre intellectus contrantis, non quod te fe pilam realem habeant existentiam.

Sed ue nacura emis hujus melius intelligacur,

causam ejus persequamur. Et primo finis le nullus elt : nam cum non intendatur à natura finem non habebit, nisi forsan ex intensione cogitantis, aut intelligentis. Forma hic nulla eft, fingitur tamen à nobis per modum cujus. dam formæ. Et quia intellectui non inbære subjective, sed in eo tantum est objective, materiam non habebit, aut subjectum. Laborandum ergo nobis est in caulæ efficientis investigatione : quam hic dari est in confesso. Non quasi efficientia terminetur intrinsece ad ens rationis, hoc enim fieri nequit, tum enim effe ens reale non rationis : verum quia intellectio est via ad terminum cui ens rationis objicitur, Quanquam ergo ens hoc rationis, non haben esse reale, habet tamen objectivum, quod quo modo est, fine aliqua efficientia intelligi nequi supponitque in intellectu aliquam actionem, in qua quasi fundetur. Intellectus ergo dum intel ligit, producit actum aliquem aut terminum realem, in quo actus intelligendi fittit : terminus porro fertur ut in objectum in illud quod non eft in natura, quod ens rationis vocatur : atque hoc modo ens rationis, habet effe objectivumin intellectu. Intellectus ergo est causa efficiens entium rationis, efficit autem ea producendo cogitationem aliquam, ratione cujus dicitur ens rationis habere effe objectivum in intellectu hoc eft, per illum acum intellectus fieri ens rationis quo per modum entis concipitur id quod in re non habet entitatem ullam : ut in cacitate videre est, quæ dupliciter concipi potest, primo concipiendo

gan con tius con con

aure

Con Con ficta came piam licen

ipto tenus nec ri hon e ficturaliqui vendo

At ve

irivi, liqua tura.

fione

nulla

Juius.

hære

mate-

oran-

vesti-Non

ns ra-

effet

lectio

icitur.

aben

m re

nings

non

atque

cm in

ciens

cendo

eau,

S Taquod

citate rimo endo

concipiendo non esse potentiam visivam in organo, & tunc non oritur ens rationis, quia non concipitur quicquam per modum entis, sed potius non entis. Sed ultra hoc ad formandum conceptum simplicem ipsius cacitatis, intelle-Aus concipit eam ut affectionem animalis, hos autem non est quid reale, sed rationis tantum.

### Caput XXVI. De Divisione entis rationis.

Ividitur ens rationis in Negationem, Pri-Vationem, & Relationem, Hæ enim tria concepta per modum entium, sunt rationis entia. Constat relationem aliquam esse rationis confictam ab intellectu, quam à Relationis prædique camento removimus; negatio non est res quæ-equi, piam, verum illius remotio. Idem de privatione m, il dicendum, quæ est negatio formæ in subjecto intel ipto : ac proinde si præcise considerentur quatenus non entia sunt, ut sic nec sunt entia realia nec rationis, nec considerantur ut entia, sed ut non entia, nec sunt quidpiam ab intellectu confaum, conveninnique ipfis rebus, non quidem aliquid in iis ponendo, sed ab iis porius removendo: quomodo cæcitas dicitur esse in oculo. At vero ex hac negatione entitatis, & ex modo ir cas quo nofter intellectus attribuit eam rebus : afmando esse ità, oritur entitas rationis ; qua ma negativum concipitur per modum entis pohivi, sub qua consideratione habent entitatem liquam, verum rationis tantum. Quando ergo

cit

cit realem emitatem sed rationis tantum. Diflinguuntur privatio & negatio in eo, quod privatio auserat quidem sormam, relinquit tamen subjectum, ut cacitas tollit potentiam videndi, relinquit tamen oculum, at vero negatio utrumque destruit. Relatio eo modo distinguitur à superioribus, quomodo respectivum ab absoluto. Ea hac quidem genera relatio, privatio, negatio sundamentum habent in ipsis rebus, reliqua

quæ excogitari folent fundamento carent.

Privatio itaque & negatio prout in rebus funt, sunt remotiones quadans : nibil enier in iis ponunt, utriusque natura in remotione confiftit ; utraque etiam eft extremem alicujus oppositionis in rebus ipsis aliquo modo inventa, quemadmodum in oppositione contradictoria & privativa videre est, ucraque habet fundamentum in re, utraque prædicatur de re fine fictione aliqua. Distinguuntur tamen, quia ut dixi privatio dicit carentiam forma in subjecto aptonato; negatio dicit pracise carentiam fine apritudine subjecti. Tum privatio recipit magis & minus, regatio non item : privatio intendi dicieur, non tamen in leipla, fed pro ratione forme cui opponitur : nam quo plures gradus oppolitæ formæ removentur, eo major dicitur. Accedit, quod inter negationem & oppofitam affirmationem nullum lit medium, at inter privationem & habitum est medium; non per participationem, sed per abnegationem, ut lapis nec excus, nec videns eft.

Relatio rationis oft, quam intelloctus fingis

ESC

202

t£

di

THE

ten

plic

C

1

3.

3.

16.

1

. Di-

d pri-

amen

lendi

rumq

· Supe

egatio

eliqua

rebus

con-

entæ,

etoria.

e fine
uia ut
ojecto
n fine
nao ino rauloppointer
n per
lapis

modum formæ ordinatæ ad aliud, quæ tamen maple non est ordinata. In qua non concurrent ez conditiones quæ requiruntur in relatione readi, quanquam semper in re habeat sundamentum aliquod. Atque huc pertinent secundæ intentiones, quæ à dialecticis dividuntur pro tri-solici mentis aperatione.

### FINIS.

## 

## Index Librorum & Capitum.

### Liber I.

## De Metaphyfica conflitutione.

| Cap.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 1.18 23 15 515 A                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | East 1   | Pag.                                    |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|-----------------------------------------|
| De Objet                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | to.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | San S    |                                         |
| M. Metaphyl                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ica timites.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |          |                                         |
| 3. Quemod                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | o se babeat Metaphysic                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ca ad ab | ias fci-                                |
| entias.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | (1380)   | 7                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | u Metaphysica.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |          | 14                                      |
| 3. De Entis                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Said :   | 14                                      |
| 6. De Entis                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |          | -                                       |
| De Meta                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | physica divisione.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 0110     | - 26                                    |
| Cap.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Liber II.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 1100     | Pag.                                    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | e Transcendentali                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | . 0      | 23                                      |
| a. De unitat                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |          | 34                                      |
| 3. Pe unitat                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | e Individuali.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |          | 33                                      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |          | 4. De                                   |
| THE RESERVE OF THE PARTY OF THE | and the same of th |          | 100000000000000000000000000000000000000 |

#### INDEX

Quomodo accidentia solo numero differensia

31

35

4. De principio Individuationis.

6. De unitate formali.

bus.

7. De unitate universali. 8. Quid fit universale.

inesse poffint cidem subjecto.

9. De varik distinctionum generibus.

| 10. De ve  |                           | 52                                             |
|------------|---------------------------|------------------------------------------------|
| 11. De fai | fitate.                   | 58 1. 2                                        |
| 12. De fal | sitatis origine.          | 62                                             |
| 13. De boi | nisate.                   | 63 Cap                                         |
| 14. De M.  |                           | 40                                             |
| Cap.       | Liber III.                | Pag. 1. I. |
| 1. Quid c  | aufa.,                    | 73 3                                           |
| 2. De Mai  | teriali Caufa.            | 75                                             |
| 3. De Car  | ufa formali accidentali.  | 30 8. I                                        |
| 4. De Cau  | la efficiente.            | 84                                             |
| S. De Cau  | la efficiente proxima.    | 87 6. L                                        |
| 6. De Age  | nte libero & necestario.  | 96 7. 7                                        |
| 7. Quomoi  | do voluntas determinetur  | à judicit de I                                 |
| ration     |                           | 103 g. D                                       |
| B. De Crea |                           | 109 10.                                        |
| 9 De Conf  |                           | III m.                                         |
| ro. De Coo |                           | 114                                            |
| u. De Fin  |                           | 120 Cap.                                       |
| 12. De Fin | ie ultimo.                | 133 1. D                                       |
| 13. De Car | isa exemplari.            | 136 1 D                                        |
| 14. De com | paratione Caufarum cum fu | s effection D                                  |

De comparatione Caufarum inter fe.

# INDEX

| 36    | Cap.        | Liber.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | IV.               | Pag.    |
|-------|-------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------|---------|
| entia | De Em       | is divisionibus.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                   | 148     |
| 38    | De En       | te infinito feu D                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | eo                | 151     |
| 39    | 2. De div   | ina perfectione.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                   | 155     |
| 41    | De infi     | nitate & fimpl                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | icitate divina.   | 157     |
| 43    | Te nitt     | divina.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                   | 165     |
| 48    | To din      | ina scientia.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                   | 168     |
| 52    | . De din    | ina voluntate.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                   | 172     |
| 61    | o De din    | ina potentia.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                   | 176     |
| 63    |             | Liber                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | V.                | Pag.    |
| 68    | 1. De Ent   | e finito.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Character minutes | 179     |
| Pag.  | 2 De Car    | sis existentia.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                   | 187     |
| 1100  | 2. Quotut   | lex fit existenti                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 4.                | 191     |
| 73    | 4. De fepa  | lex fit existenti<br>tratione existent                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ia ab effentia.   | 194     |
| 75    | . Daralie   | fit compositio ex                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | elle er ellentia  | . 198   |
| 30    | 1 Da dinu   | fione entis in                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | fubftantiam 6     | Acci    |
| 84    | dens.       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 48 - 11 -         | 199     |
| 87    | 6. De prin  | na substantia se                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | u supposito.      | 202     |
| 96    | 7. De (ub)  | listancia divisib                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ilitate.          | 207     |
| dicio | 8. De subs  | tantia immateri                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | iali.             | 213     |
| 103   | 9. De intel | ligentiarum effe                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ntia.             | 216     |
| 109   | to. De inte | ellectu & volum                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | tate Angelorum    | . 221   |
| III   | n. De vi    | agendi intellige                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ntiarnm.          | 218     |
| 114   | Cap.        | Tiles W                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                   | D       |
| I 20  |             | Liber V                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                   | Pag.    |
| 133   |             | tantia material                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                   | 232     |
| ecti- | De Rati     | ione essentiali ac                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | cidentis.         | 235     |
| 1386  | De quan     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                   | 239     |
| 139   |             | tis, lineis, & su                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                   | 246     |
| 144   | Locum,      | Tempus, Motur                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | n, non esse quan  | titatis |
| 1Pe   | specie:     | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                   | 249     |
| 100   |             | The Court State of the Court of |                   | 6 D.    |

# INDEX.

| 부분의 경영 하는 아이를 가게 되었다면 하면 하는 것이 없는 그렇게 하는 사람이 되었다. |      |
|---------------------------------------------------|------|
| 6. De quantitate discreta.                        | 251  |
| 7. De qualitate.                                  | 256  |
| 8. De potentia naturali.                          | 259  |
| 9. De habitibus.                                  | 265  |
| 10. Quomodo actus babitus efficiant.              | 268  |
| 11. De babituum distinctione.                     | 279  |
| 12. De qualitatum contrarietate.                  | 281  |
| 13. De qualitatis intenfione.                     | 23   |
| 14. De relatione reali.                           | 287  |
| 15. De subjecto, fundamento, ac termin            |      |
| onis.                                             | 291  |
| 16. De tribus relationum generibus.               | 295  |
| 17. De Actione.                                   | 299  |
| 18. De Passione.                                  | 301  |
| 19. De pradicamento quando.                       | 301  |
| 10. De durationis speciebus.                      | 301  |
| 21. De duratione successiva.                      | 311  |
| 22. De Ubi.                                       | 311  |
| 23. De pradicamento Situs.                        | 318  |
| 24. De prædicamente Habitus.                      | 319  |
| 35. De Entibus rationis.                          | 3 20 |
| 36. De Divisione entire estionis                  | 222  |

## FINIS.